
 
 

212 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

 
 

SIMBOLISME NYUH MADAN DALAM RITUS HINDU DI 
BALI 

(Telaah Ontologis dan Kosmologis) 
 

Ida Bagus Putu Eka Suadnyana1, Komang Heriyanti2, 
I Nyoman Buda Asmara Putra3 

Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja1,2,3 

gusekasuadnyana@stahnmpukuturan.ac.id1, heriyantikomang@gmail.com2, 
inyomanbudaasmaraputra29@gmail.com3 

 
  ABSTRACT  

Keywords:  
Nyuh Madan; 
symbolism; Hindu 
ontology; Balinese 
cosmology; 
religious ritual 

 Nyuh Madan is a fundamental component in various Hindu rituals in 
Bali, serving not only as a ritualistic object but also as a profound 
symbolic medium. This article explores the ontological and 
cosmological dimensions of Nyuh Madan within the framework of 
Balinese Hindu philosophy. Employing a symbolic hermeneutic 
approach and reflective analysis of sacred texts and local ritual 
practices, this study reveals that the physical structure of Nyuh 
Madan represents key ontological concepts and the cosmological 
order. Its components—outer husk, coir, shell, water, and the eye of 
the coconut—symbolize the Panca Mahabhuta elements and the Tri 
Loka hierarchy, illustrating the interconnectedness between the 
macrocosm and the microcosm. The symbolism of Nyuh Madan 
affirms its role not merely as a ritual offering but as a spiritual 
conduit bridging the human and transcendent realms. Hence, a 
deeper appreciation of this symbol reinforces the unity of ritual, 
cosmological awareness, and dharmic values in Balinese Hindu life. 

  
Accepted: 10-05-2025 
Revised: 15-07-2025 
Approved: 24-08-2025 

 

  

 
  ABSTRAK 

Kata Kunci:   
Nyuh Madan, 

simbolisme, 

ontologi Hindu, 

kosmologi Bali, 

ritus keagamaan 

 Nyuh Madan merupakan elemen esensial dalam berbagai ritus Hindu 
di Bali yang tidak hanya memiliki fungsi ritualistik, tetapi juga 
mengandung makna simbolik yang mendalam. Artikel ini bertujuan 
untuk menelaah Nyuh Madan secara ontologis dan kosmologis dalam 
kerangka filsafat Hindu Bali. Dengan pendekatan hermeneutika 
simbolik dan analisis reflektif terhadap teks-teks suci serta praktik 
budaya lokal, ditemukan bahwa struktur fisik Nyuh Madan 
merepresentasikan konsep keberadaan (ontologi) dan susunan 
semesta (kosmologi). Kulit luar, sabut, batok, air, dan mata kelapa 
mencerminkan prinsip Panca Mahabhuta dan hierarki Tri Loka, yang 
menggambarkan keterkaitan erat antara makrokosmos dan 
mikrokosmos. Simbolisme ini menegaskan bahwa Nyuh Madan bukan 
sekadar objek persembahan, melainkan medium spiritual yang 
menjembatani manusia dengan dimensi transenden. Dengan 
demikian, penghayatan terhadap simbol Nyuh Madan memperkuat 
integrasi antara ritus, kesadaran kosmologis, dan ajaran dharma 
dalam kehidupan umat Hindu Bali. 

  
diterima: 10-05-2025 
direvisi: 15-07-2025 
disetujui: 24-08-2025 

 

  

 
 
 

mailto:gusekasuadnyana@stahnmpukuturan.ac.id
mailto:heriyantikomang@gmail.com
mailto:inyomanbudaasmaraputra29@gmail.com


 
 

213 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

I. PENDAHULUAN 
Tradisi keagamaan di Bali berkembang dalam suatu sistem simbolik yang 

kompleks, yang membentuk dan sekaligus mencerminkan struktur kosmologis 
serta nilai-nilai ontologis yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam 
kerangka tersebut, simbol bukan hanya sarana estetis atau unsur pelengkap ritus, 
tetapi merupakan entitas konseptual yang menyimpan lapisan-lapisan makna 
metafisis. Salah satu simbol sentral yang banyak digunakan dalam berbagai ritus 
Hindu Bali adalah Nyuh Madan. Keberadaannya bukan semata karena nilai 
praktis atau fungsional dalam struktur persembahan (banten), melainkan karena 
ia mewakili narasi ontologis dan kosmologis yang menyatu dalam kesadaran 
kolektif umat Hindu Bali. Dalam konteks teologi Hindu, simbol menghubungkan 
antara realitas empiris dan realitas transendental. Seperti dijelaskan oleh 
Panikkar (1977), simbol adalah bentuk dari “sacred transparency”, yaitu suatu 
objek duniawi yang menembuskan makna adikodrati. Nyuh Madan, dalam 
konteks ini, bertindak sebagai ikon dari totalitas keberadaan: ia adalah 
mikrokosmos dari semesta, mengandung prinsip dualitas dan kesatuan, serta 
menjadi manifestasi konkret dari struktur kosmik. Kulitnya mencerminkan 
lapisan bhuana agung (makrokosmos), sementara intisarinya menyimbolkan 
bhuana alit (mikrokosmos). Hubungan ini selaras dengan prinsip Tat Tvam Asi 
dalam Upanishad, bahwa apa yang terdapat dalam diri manusia adalah refleksi 
dari semesta. 

Secara ontologis, Nyuh Madan mengandung simbolisasi terhadap lima 
unsur dasar keberadaan (Panca Mahabhuta): sabut mewakili elemen udara 
(vayu), batok sebagai unsur tanah (prithvi), air kelapa sebagai elemen cair 
(apah), daging kelapa sebagai esensi bumi (anna), dan rongga dalamnya sebagai 
simbol ruang atau eter (akasha) (Capra, 1975; Hiriyanna, 2000). Kelima unsur 
tersebut dalam tradisi Hindu dipahami sebagai komponen eksistensial 
pembentuk jagat raya dan tubuh manusia (Atma-Brahman). Ketika kelima 
unsur tersebut dipadukan dalam satu wujud bungkak, maka ia menjadi 
representasi totalitas eksistensi—baik yang bersifat individual maupun universal. 

Dimensi kosmologis Nyuh Madan pun terungkap melalui relasinya dengan 
struktur Tri Loka (Bhurloka, Bhuvarloka, Swarloka) dan prinsip Tri Angga 
(utama, madya, nista). Dalam konteks ritual, bungkak Nyuh Madan menjadi 
pusat dalam mandala persembahan, merepresentasikan poros dunia (axis 
mundi) yang menyatukan antara langit, bumi, dan dunia bawah. Seperti 
dikemukakan oleh Mircea Eliade (1959), poros dunia dalam struktur simbolik 
adalah titik pertemuan antara tiga zona kosmik yang berbeda dan 
memungkinkan komunikasi vertikal antara manusia dan dewa. Oleh karena itu, 
Nyuh Madan dalam persembahan bukanlah objek pasif, tetapi aktif 
mengonstruksi ruang sakral tempat komunikasi spiritual berlangsung. Dalam 
praktik yadnya, Nyuh Madan memiliki fleksibilitas simbolik yang tinggi: dalam 
Dewa Yadnya ia melambangkan persembahan kepada aspek ilahi; dalam Rsi 
Yadnya ia menjadi penghormatan kepada guru dan pengetahuan; dalam Manusa 
Yadnya ia menyimbolkan penyucian kehidupan manusia. Hal ini 
memperlihatkan bahwa simbol ini mengandung lapisan makna yang lintas fungsi 
dan lintas ruang sakral. Sebagaimana dikemukakan oleh Geertz (1980) dalam 
studi simbolik agama Bali, simbol tidak hanya menunjukkan tetapi juga 
membentuk pola pikir keagamaan masyarakat. Artinya, pemahaman terhadap 
Nyuh Madan sebagai simbol juga berarti memahami cara pandang masyarakat 



 
 

214 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

Bali terhadap hakikat kehidupan, keteraturan semesta, dan hubungan antara 
manusia dengan Tuhan (Ida Sang Hyang Widhi Wasa). 

Namun demikian, dalam arus modernisasi dan globalisasi, terjadi 
kecenderungan formalisasi terhadap ritus-ritus keagamaan. Simbol-simbol 
seperti Nyuh Madan cenderung diperlakukan sebagai elemen prosedural tanpa 
disertai pemahaman filosofis yang mendalam. Simbol menjadi “rutinitas” alih-
alih “peristiwa makna”. Akibatnya, dimensi ontologis dan kosmologis dari 
simbol-simbol tersebut mengalami pengaburan. Fenomena ini menimbulkan 
kekhawatiran dalam pelestarian kesadaran spiritual dan nilai-nilai kultural 
masyarakat Bali. Sebagaimana dinyatakan oleh Ricoeur (1974), kehilangan 
pemaknaan terhadap simbol mengakibatkan pemiskinan spiritual dan 
eksistensial, karena simbol adalah medium utama dari bahasa mitos dan agama. 

Berangkat dari latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji 
simbolisme Nyuh Madan dalam kerangka filsafat Hindu Bali dengan 
menggunakan pendekatan ontologis dan kosmologis. Ontologi dalam hal ini 
dipahami sebagai studi mengenai “keberadaan sebagai keberadaan” (being qua 
being), yang dalam filsafat Hindu berpaut erat dengan konsep Sat-Cit-Ananda 
dan struktur Brahman–Atman. Sementara kosmologi mengkaji struktur semesta 
dan relasi hirarkis antara entitas kosmik, sebagaimana diatur dalam ajaran Tri 
Loka, Sapta Loka, dan konsep Kosa dalam tubuh manusia. Dengan pendekatan 
hermeneutika simbolik, kajian ini menafsirkan Nyuh Madan sebagai simbol 
transenden yang memuat nilai-nilai metafisis dan kosmologis, yang tetap relevan 
dalam praktik spiritual kontemporer. Melalui pendekatan ini, diharapkan 
muncul pemahaman baru yang memperkaya diskursus teologis, filosofis, dan 
antropologis mengenai simbol-simbol ritus Hindu Bali, serta mendorong 
revitalisasi kesadaran umat akan kedalaman makna yang terkandung dalam 
simbol keagamaan mereka. 
 
II. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
hermeneutika filosofis sebagai dasar analisis simbolik terhadap Nyuh Madan 
dalam konteks ritus Hindu Bali. Hermeneutika dipilih karena mampu 
mengungkap makna-makna tersembunyi di balik simbol religius dengan 
menafsirkan teks-teks suci, praktik ritual, serta narasi budaya secara mendalam 
dan kontekstual (Ricoeur, 1974). Pendekatan ini memungkinkan penulis untuk 
menafsirkan struktur simbolik Nyuh Madan melalui pembacaan kritis atas teks-
teks Hindu seperti Upanishad, Bhagavad Gita, dan pustaka lokal seperti lontar 
Dewa Tattwa dan Sangkul Putih. Data dikumpulkan melalui studi pustaka 
(library research), yang mencakup literatur keagamaan Hindu, karya-karya 
filsafat India klasik, serta hasil penelitian antropologis dan teologis tentang 
budaya Bali. Penelitian ini juga menggunakan observasi partisipatif terbatas 
terhadap pelaksanaan upacara Hindu Bali yang menggunakan Nyuh Madan, 
untuk memperkuat data interpretatif. Analisis dilakukan secara deskriptif-
analitis dengan menekankan pada dua fokus utama: (1) aspek ontologis, yakni 
makna keberadaan simbol dalam relasi manusia-kosmos, dan (2) aspek 
kosmologis, yakni struktur simbolik yang merepresentasikan keteraturan 
semesta. Hasil tafsir dipertanggungjawabkan melalui triangulasi teks, praktik, 
dan refleksi filosofis, sehingga diperoleh pemahaman menyeluruh atas simbol 
Nyuh Madan sebagai ekspresi metafisis dalam tradisi Hindu Bali. 
 



 
 

215 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

III. PEMBAHASAN 
Simbolisme dalam praktik keagamaan bukan hanya bentuk artistik atau 

ekspresi kebudayaan, tetapi juga merupakan konstruksi makna yang memediasi 
antara dunia manusia dan dimensi transenden. Dalam konteks Hindu Bali, setiap 
unsur ritual mengandung lapisan-lapisan simbolik yang berakar pada kosmologi 
Hindu dan diwariskan melalui tradisi lisan maupun teks-teks sakral. Salah satu 
unsur penting dalam berbagai ritus adalah Nyuh Madan, yang tidak hanya 
berfungsi sebagai persembahan melainkan juga sebagai representasi dari 
struktur kosmik dan prinsip keberadaan. 

Pendekatan filosofis yang digunakan dalam analisis ini bertumpu pada dua 
dimensi utama: ontologi dan kosmologi. Ontologi mengkaji makna dan status 
eksistensial dari Nyuh Madan dalam relasinya dengan manusia dan semesta, 
sedangkan kosmologi melihat bagaimana bungkak merepresentasikan struktur 
ruang sakral serta keteraturan semesta. Keduanya berkelindan dalam sistem 
simbolik yang merefleksikan relasi antara Bhuana Alit (mikrokosmos) dan 
Bhuana Agung (makrokosmos), di mana manusia sebagai makhluk spiritual 
menjadi titik temu antara realitas empiris dan transendental (Capra, 1996; 
Eiseman, 1990). Melalui pembacaan hermeneutis terhadap teks-teks Hindu, 
pengamatan terhadap praktik ritual, serta interpretasi filosofis, pembahasan ini 
akan mengungkap bagaimana Nyuh Madan berfungsi sebagai simbol holistik 
yang menyatukan kosmos, kesadaran, dan eksistensi dalam kerangka religiusitas 
Hindu Bali. 
3.1 Struktur Simbolik Nyuh Madan dalam Tradisi Hindu di Bali 
Nyuh Madan memainkan peranan yang sangat penting dalam berbagai ritual 
Hindu Bali. Tidak hanya sebagai benda fisik yang digunakan dalam 
persembahan, bungkak juga berfungsi sebagai simbol yang mendalam yang 
menggambarkan eksistensi dan struktur kosmos. Setiap bagian dari bungkak — 
sabut, batok, air, daging, dan rongga — mengandung makna simbolis yang saling 
terkait dan menggambarkan elemen-elemen dasar alam semesta, yang saling 
berinteraksi dalam harmoni dan keseimbangan. Struktur fisik bungkak 
merepresentasikan lima elemen dasar yang membentuk alam semesta menurut 
ajaran Hindu, yaitu prithivī (tanah), apah (air), tejas (api), vāyu (udara), dan 
ākāśa (ruang). Dalam konteks ini, Nyuh Madan bukan hanya objek fisik yang 
digunakan dalam ritual, tetapi juga sebagai simbol yang menggambarkan 
keterkaitan antara elemen-elemen tersebut. 

• Sabut Kelapa dan Vāyu (Udara): Sabut kelapa, yang mengelilingi batok 
kelapa, berfungsi sebagai representasi dari vāyu atau udara. Dalam 
kosmologi Hindu, vāyu dianggap sebagai elemen yang mengatur 
pergerakan dan pernafasan yang menjadi dasar bagi kehidupan. Seperti 
udara yang tidak terlihat namun vital bagi kehidupan, sabut kelapa 
menggambarkan keberadaan elemen tersebut yang menyatukan dunia 
fisik dan spiritual (Eiseman, 1990). Sabut kelapa tidak hanya berfungsi 
sebagai pelindung batok, tetapi juga sebagai medium yang 
menghubungkan unsur-unsur alam lainnya. 

• Batok Kelapa dan Prithivī (Tanah): Batok kelapa yang keras dan kokoh 
melambangkan prithivī, unsur tanah, yang merupakan elemen pertama 
dalam kosmologi Hindu Bali. Tanah adalah dasar dari segala sesuatu yang 
ada, memberikan kestabilan dan keteguhan. Batok kelapa, dengan 
bentuknya yang keras, mencerminkan kestabilan dan hubungan manusia 
dengan dunia materi. Dalam pandangan kosmologis Bali, tanah tidak 



 
 

216 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

hanya sebagai tempat berpijak, tetapi juga sebagai simbol dari realitas 
material yang memberi dasar bagi keberadaan fisik (Hiriyanna, 2000). 

• Air Kelapa dan Apah (Air): Air kelapa yang segar menggambarkan apah, 
unsur air, yang dalam tradisi Hindu Bali melambangkan kehidupan, 
kesuburan, dan penyucian. Air berfungsi sebagai medium yang 
menghubungkan berbagai elemen dalam dunia fisik dan spiritual. Dalam 
banyak ritual, air dianggap sebagai elemen penyucian yang membawa 
berkah Tuhan kepada umat manusia. Air kelapa dalam hal ini menjadi 
medium transformatif yang membawa umat dari dunia material menuju 
dimensi yang lebih spiritual (Capra, 1996). 

• Daging Kelapa dan Anna (Bahan Makanan): Daging kelapa 
melambangkan anna, unsur bumi yang berkaitan dengan bahan 
makanan. Dalam kosmologi Hindu Bali, anna adalah simbol dari 
pemberian Tuhan yang berupa bahan pangan yang mendukung 
kelangsungan hidup manusia. Daging kelapa, yang kaya akan nutrisi, 
menggambarkan pemberian berkah yang mendukung kelimpahan dan 
kesuburan. Sejalan dengan ajaran Hindu, daging kelapa juga menjadi 
simbol dari hubungan manusia dengan alam yang memberi mereka 
sustansi fisik untuk bertumbuh dan berkembang (Eiseman, 1990). 

• Rongga Kelapa dan Ākāśa (Ruang): Rongga dalam kelapa yang kosong 
menggambarkan ākāśa, unsur ruang yang tidak terlihat. Ākāśa adalah 
elemen yang menyatukan dan memberi tempat bagi semua elemen lainnya 
dalam kosmos untuk berfungsi. Dalam kosmologi Hindu, ruang dianggap 
sebagai medium yang memungkinkan elemen-elemen lain bergerak dan 
berinteraksi. Rongga kelapa menjadi representasi dari ruang 
transendental yang menghubungkan dunia fisik dengan dimensi spiritual 
yang lebih tinggi, memberikan kesadaran akan pentingnya ruang sebagai 
tempat bagi kelangsungan hidup dan kesadaran manusia dalam 
perjalanan spiritual mereka (Capra, 1996). 

Secara keseluruhan, struktur simbolik Nyuh Madan menggambarkan 
keterkaitan dan keseimbangan antara elemen-elemen kosmos yang ada. 
Sebagaimana dikemukakan oleh Capra (1996), Nyuh Madan bukan hanya objek 
fisik yang digunakan dalam upacara, tetapi juga simbol dari kesatuan dan 
keseimbangan alam semesta. Setiap elemen dalam Nyuh Madan, meskipun 
berbeda secara fisik, berfungsi dalam harmoni untuk menciptakan sebuah sistem 
yang saling terhubung dan saling bergantung. Dalam hal ini, Nyuh Madan 
menjadi simbol dari makrokosmos dan mikrokosmos yang saling berhubungan. 
Ajaran tentang keseimbangan antara manusia, alam, dan Tuhan yang terkandung 
dalam prinsip Tri Hita Karana sangat relevan dalam pemahaman simbolisme 
Nyuh Madan. Tri Hita Karana mengajarkan pentingnya menjaga hubungan 
yang harmonis antara tiga dimensi kehidupan: hubungan manusia dengan Tuhan 
(Parahyangan), hubungan manusia dengan sesama (Palemahan), dan 
hubungan manusia dengan alam (Panghaturan). Dalam hal ini, Nyuh Madan 
berfungsi sebagai simbol untuk mengingatkan umat tentang pentingnya 
keseimbangan antara ketiga dimensi tersebut dalam kehidupan sehari-hari 
mereka (Eiseman, 1990). 
  



 
 

217 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

3. 2. Aspek Ontologis: Nyuh Madan sebagai Representasi Keberadaan 
Ontologi dalam filsafat Hindu mendalami esensi dan hakikat dari segala 

yang ada, yang tercermin dalam prinsip dasar Sat-Cit-Ānanda—keberadaan 
(Sat), kesadaran (Cit), dan kebahagiaan mutlak (Ānanda). Ketiga prinsip ini 
menggambarkan struktur dasar dari realitas, yang tidak hanya mencakup dunia 
material, tetapi juga dimensi transendental atau spiritual. Dalam konteks tradisi 
Bali, Nyuh Madan (Nyuh Madan) menjadi representasi simbolis yang mendalam 
dari ketiga elemen tersebut, terutama dalam praktik ritual keagamaan yang 
berfungsi untuk menghubungkan manusia dengan realitas yang lebih besar, baik 
secara fisik maupun spiritual. 

Prinsip Sat dalam filsafat Hindu merujuk pada esensi dari keberadaan itu 
sendiri, yang abadi dan tak terhingga. Dalam Nyuh Madan, prinsip Sat diwakili 
oleh daging kelapa, yang merupakan elemen substantif dari buah kelapa. Daging 
kelapa berfungsi sebagai sumber kehidupan yang konkret dan nyata, 
memberikan energi vital dalam bentuk nutrisi bagi umat manusia. Kehadiran 
daging kelapa dalam simbolisme ini menegaskan pentingnya unsur material 
dalam kehidupan, yang menjadi dasar dari segala bentuk eksistensi. Menurut 
Hiriyanna (2000), prinsip Sat menggambarkan hakikat dari segala yang ada, 
yang tetap ada meskipun dalam berbagai perubahan fisik. Sebagai elemen yang 
dapat dimakan, daging kelapa juga menjadi perwujudan dari Anna, yaitu sumber 
bahan pangan yang mendukung kelangsungan hidup manusia. Ini mengingatkan 
kita bahwa segala sesuatu yang eksis di dunia material ini memiliki esensi yang 
lebih tinggi, yang menjadi saluran dari keberadaan yang lebih dalam. Dalam 
perspektif ontologis ini, daging kelapa tidak hanya memenuhi kebutuhan fisik, 
tetapi juga menghubungkan dunia fisik dengan realitas yang lebih dalam, yaitu 
realitas transendental yang tak terjangkau oleh indra biasa. 

Prinsip kedua dalam Sat-Cit-Ānanda, yaitu Cit, merujuk pada kesadaran 
atau kesadaran diri yang murni. Dalam ritual Hindu Bali, air kelapa menjadi 
simbol dari prinsip Cit, yang berfungsi sebagai medium yang menghubungkan 
dunia fisik dengan dunia spiritual. Air kelapa, yang mengalir dalam tubuh kelapa 
dan diterima oleh umat dalam ritual, mengandung makna lebih dari sekadar 
cairan; ia merupakan simbol dari kesadaran itu sendiri. Dalam filsafat Hindu, Cit 
merujuk pada kesadaran universal yang tidak terikat oleh ruang dan waktu, yang 
mampu menyatukan manusia dengan Tuhan dan seluruh ciptaan-Nya. Menurut 
Capra (1996), kesadaran adalah elemen yang menghubungkan dimensi material 
dengan dimensi non-material. Air kelapa dalam hal ini berfungsi sebagai medium 
transformatif, yang mengalir melalui tubuh manusia, menghidupkan kembali 
kesadaran spiritual dan mengingatkan akan interkoneksi antara mikrokosmos 
(individu) dan makrokosmos (alam semesta). Dalam ritual, air kelapa dianggap 
sebagai pembawa berkah yang memperbarui kesadaran umat akan 
keterhubungan mereka dengan dunia yang lebih tinggi. Air ini membawa 
kesadaran murni, yang dalam tradisi Hindu, adalah jembatan yang 
menghubungkan manusia dengan esensi tertinggi dari realitas (Eiseman, 1990). 

Prinsip ketiga dalam Sat-Cit-Ānanda adalah Ānanda, yang mengacu pada 
kebahagiaan mutlak yang berasal dari kesatuan dan keseimbangan dalam alam 
semesta. Dalam konteks Nyuh Madan, prinsip Ānanda tercapai melalui 
pemecahan kelapa dalam ritual. Ketika kelapa dibuka dan seluruh elemen di 
dalamnya disatukan dalam persembahan, simbolisme ini menyatakan bahwa 
kebahagiaan sejati muncul dari keseimbangan antara dunia material (bhuana 
alit) dan dunia spiritual (bhuana agung). Dalam banyak pandangan teologis 



 
 

218 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

Hindu, kebahagiaan yang dimaksudkan dalam Ānanda adalah keadaan yang 
melampaui dualitas, yang terwujud ketika individu menyadari kesatuan dirinya 
dengan alam semesta dan dengan Tuhan. Berdasarkan ajaran Advaita Vedanta, 
yang mengajarkan tentang kesatuan Brahman dan jiwa individu, pemecahan 
Nyuh Madan dapat dipahami sebagai praktik yang membantu individu mencapai 
pemahaman bahwa dunia fisik dan dunia transendental bukanlah dua entitas 
yang terpisah. Pemecahan kelapa mengingatkan umat bahwa esensi spiritual 
selalu ada dalam dunia material, dan bahwa kebahagiaan sejati berasal dari 
pemahaman dan pengalaman akan kesatuan ini (Hiriyanna, 2000). Oleh karena 
itu, dalam ritual yang melibatkan Nyuh Madan, umat bukan hanya melakukan 
perbuatan fisik, tetapi juga membuka kesadaran mereka akan keterhubungan 
yang lebih besar antara diri mereka dan keseluruhan alam semesta. 

Dalam filsafat Hindu, prinsip Sat-Cit-Ānanda tidak hanya berlaku dalam 
dimensi spiritual tetapi juga tercermin dalam struktur ontologis mikrokosmos 
dan makrokosmos. Nyuh Madan, dalam simbolisme ritualnya, mengandung 
ajaran penting tentang hubungan antara individu (mikrokosmos) dan alam 
semesta (makrokosmos). Praktik pemecahan kelapa dalam ritual bertujuan 
untuk membuka kesadaran manusia terhadap dimensi ontologis hidup, yaitu 
pemahaman tentang kesatuan antara diri individu dengan alam semesta. 
Menurut Capra (1996), realitas spiritual tidak terpisahkan dari dunia material; 
keduanya saling berinteraksi dalam sebuah kesatuan yang harmonis. Pemecahan 
Nyuh Madan dalam ritual Hindu Bali tidak hanya sekadar prosedur religius, 
tetapi juga merupakan sebuah pembelajaran tentang hakikat keberadaan 
manusia dalam kosmos yang lebih besar. Ritual ini mengajarkan umat untuk 
menyadari bahwa dalam setiap tindakan mereka, mereka terhubung dengan 
semua elemen kosmos, yang tidak terpisahkan dalam pengalaman spiritual yang 
lebih besar. Kesadaran ini menjadi penting dalam mengarahkan umat untuk 
menjaga keseimbangan dalam hidup mereka, tidak hanya secara fisik, tetapi juga 
dalam dimensi spiritual yang lebih dalam. 
3.3. Aspek Kosmologis: Nyuh Madan dan Tata Ruang Sakral 

Dalam tradisi Hindu Bali, konsep kosmos tidak hanya dipahami sebagai 
totalitas fisik yang terdiri dari berbagai unsur, tetapi juga sebagai sebuah struktur 
yang terhubung secara vertikal dan harmonis, membentuk sebuah sistem sakral 
yang mencakup seluruh eksistensi. Salah satu simbol yang berperan penting 
dalam memanifestasikan hubungan antara dimensi spiritual dan dunia material 
adalah Nyuh Madan (Nyuh Madan). Di dalam tata ruang sakral yang sangat 
terstruktur, Nyuh Madan berfungsi sebagai titik sentral yang menghubungkan 
berbagai lapisan kosmos, yang dikenal dengan istilah Tri Loka: Bhuana Agung 
(dunia para dewa), Bhuana Alit (dunia manusia), dan Bhuana Nista (dunia 
bawah). Struktur kosmologis ini menciptakan sebuah ruang yang tidak hanya 
terbatas pada dimensi fisik, tetapi juga merangkul dimensi transendental dan 
spiritual yang menghubungkan manusia dengan kekuatan ilahi.  

Konsep Tri Loka dalam tradisi Hindu Bali menggambarkan pembagian 
kosmos menjadi tiga dunia yang saling berhubungan: Bhuana Agung (alam 
semesta yang lebih tinggi, tempat tinggal para dewa dan kekuatan ilahi), Bhuana 
Alit (dunia manusia sebagai mikrocosm). Struktur ini membangun sebuah model 
kosmologis yang diatur dalam sebuah hubungan vertikal antara tingkat yang 
lebih tinggi dan lebih rendah, yang menggambarkan integrasi harmonis antara 
berbagai lapisan dunia. Penempatan Nyuh Madan dalam persembahan ritual 
Hindu di Bali tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga sangat terstruktur dalam 



 
 

219 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

hubungannya dengan Tri Loka. Bungkak Nyuh Madan yang umumnya 
diletakkan di pusat altar atau mandala, berfungsi sebagai titik pertemuan antara 
dunia bawah, dunia manusia, dan dunia dewa. Dalam hal ini, Nyuh Madan 
menjadi simbol dari axis mundi, atau poros dunia, yang menjadi jembatan 
penghubung antara dunia ilahi (Bhuana Agung), dunia manusia (Bhuana Alit), 
dan dunia bawah 

Konsep axis mundi mengacu pada sebuah poros dunia, sebuah pusat yang 
menghubungkan langit dan bumi, dunia atas dan dunia bawah, serta dunia fisik 
dan dunia spiritual. Menurut Eliade (1959), axis mundi adalah simbol yang 
menyatukan tiga dimensi ruang dan waktu, membentuk sebuah pusat yang 
dihubungkan dengan seluruh alam semesta. Dalam tradisi Hindu Bali, Nyuh 
Madan yang diletakkan di tengah mandala atau altar berfungsi sebagai pusat 
yang menghubungkan alam semesta tersebut. Ketika Nyuh Madan digunakan 
dalam ritual persembahan, baik dalam upacara keagamaan maupun dalam acara 
lainnya, Nyuh Madan tersebut tidak hanya dipandang sebagai objek fisik, tetapi 
sebagai simbol kosmologis yang menjadi pusat sakral yang menghubungkan 
dunia dewa, manusia, dan dunia bawah. Sebagai axis mundi, Nyuh Madan 
menciptakan keseimbangan dalam tata ruang ritual. Dalam praktiknya, Nyuh 
Madan ditempatkan di posisi tengah altar yang menghadap ke arah yang 
dianggap suci dalam ruang ritual. Ini menggambarkan konsep Ruang Suci yang 
dalam pandangan Geertz (1980) menciptakan pemahaman tentang pembagian 
ruang yang tidak hanya terbagi secara fisik, tetapi juga secara sakral, di mana 
lokasi dan penempatan benda-benda ritual—termasuk Nyuh Madan—menjadi 
penanda pemisahan antara dunia manusia yang terbatas dengan dimensi 
spiritual yang lebih tinggi. 

Nyuh Madan dalam fungsi ritusnya, berfungsi sebagai media komunikasi 
spiritual antara umat dengan para dewa. Sebagai axis mundi, Nyuh Madan 
menjadi sarana untuk menjembatani komunikasi antara dunia manusia dan 
dunia ilahi. Dalam ritual-ritual tersebut, Nyuh Madan ditempatkan di posisi 
yang lebih tinggi atau sentral, menghadap langit, untuk menarik keberkahan dan 
kekuatan spiritual dari dunia para dewa. Air kelapa, daging kelapa, dan sabut 
kelapa, yang masing-masing melambangkan unsur-unsur alam, menjadi 
simbolisasi dari keharmonisan alam semesta yang tidak terpisahkan antara dunia 
material dan dunia spiritual. Proses pemecahan atau pemanfaatan kelapa dalam 
upacara kemudian dianggap sebagai ritual pemurnian yang menghubungkan 
kembali umat dengan alam semesta dan dengan Tuhan. Geertz (1980) 
mengemukakan bahwa dalam tradisi Bali, ruang sakral yang dipenuhi dengan 
simbol-simbol seperti Nyuh Madan tidak hanya menjadi tempat untuk 
melakukan persembahan, tetapi juga berfungsi sebagai tempat di mana umat 
merasakan keterhubungan mereka dengan alam semesta dan para dewa. 
Pemanfaatan Nyuh Madan dalam altar ritual memperlihatkan bahwa segala 
bentuk upacara tidak hanya bersifat simbolik, tetapi memiliki fungsi yang lebih 
dalam sebagai jembatan komunikasi antara manusia dan alam semesta yang 
lebih luas. 

Pada tingkat kosmologis, Nyuh Madan menjadi titik yang menyatukan 
dimensi Bhuana Agung, Bhuana Alit. Dalam konteks ini, Nyuh Madan bukan 
hanya berfungsi sebagai simbol keseimbangan antara unsur-unsur alam (tanah, 
air, udara, api, dan ruang), tetapi juga menjadi titik temu antara yang ilahi dan 
yang duniawi. Dalam setiap pemecahan kelapa atau persembahan menggunakan 
Nyuh Madan, umat Bali percaya bahwa mereka tidak hanya memberikan 



 
 

220 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

penghormatan kepada para dewa, tetapi juga membuka pintu bagi aliran energi 
spiritual yang menyatukan dunia mikrokosmos (manusia) dan makrokosmos 
(alam semesta). Dalam perspektif ini, struktur ruang sakral yang dibentuk oleh 
Nyuh Madan menjadi refleksi dari konsep kosmologi Hindu Bali yang 
menciptakan harmonisasi antara dunia manusia dan alam semesta secara 
keseluruhan. Dengan demikian, Nyuh Madan dalam ritual Hindu Bali tidak 
hanya menjadi objek fisik yang digunakan dalam persembahan, tetapi juga 
merupakan simbol yang mengintegrasikan ketiga dimensi kosmos—Bhuana 
Agung dan Bhuana Alit—dalam satu kesatuan yang tak terpisahkan. 
3.4. Makna Sakral dan Peran Transformasional Simbol 

Dalam tradisi Hindu di Bali, Nyuh Madan tidak hanya berfungsi sebagai 
objek fisik yang digunakan dalam persembahan ritual, melainkan juga 
merupakan simbol yang memiliki makna sakral yang mendalam. Sebagaimana 
dinyatakan oleh Paul Ricoeur (1974), simbol memiliki makna lebih dari sekadar 
representasi dari objek fisik; simbol membuka pintu untuk pencapaian makna 
yang lebih dalam, yang mengarah pada pemahaman metafisis dan transendental. 
Dalam konteks ini, Nyuh Madan berfungsi sebagai medium yang tidak hanya 
menyampaikan pesan yang bersifat material, tetapi juga mempertemukan umat 
dengan dimensi spiritual yang lebih tinggi, membawa mereka menuju 
pengalaman sakral yang menghubungkan mereka dengan Tuhan dan alam 
semesta secara lebih langsung.  

Salah satu peran utama simbol dalam berbagai tradisi agama, termasuk 
dalam tradisi Hindu Bali, adalah sebagai medium transformasional. 
Transformasi ini mengacu pada perubahan dari kondisi profan atau duniawi ke 
kondisi sakral, yang merupakan tujuan dari hampir semua upacara religius 
dalam tradisi Bali. Nyuh Madan, dalam praktik ritualnya, mengarah pada 
transendensi semacam ini, di mana benda yang awalnya dianggap biasa dan 
material berubah menjadi objek yang sarat dengan makna religius dan spiritual. 
Nyuh Madan ini tidak hanya menjadi sarana penyucian, tetapi juga alat untuk 
membuka dimensi lain yang melampaui dunia fisik. Sebagaimana dijelaskan oleh 
Eliade (1959), setiap objek ritual dalam banyak agama tradisional berfungsi 
untuk memisahkan dunia yang profan dari dunia yang sakral, dan Nyuh Madan 
dalam ritual Hindu Bali adalah contoh nyata dari hal ini. Dalam upacara-upacara 
seperti Pemelaspasan (ritual penyucian) atau Ngenteg Linggih (penempatan 
dewa-dewa dalam tempat yang dihormati), Nyuh Madan menjadi sarana yang 
menghubungkan dunia manusia dengan dunia dewa, mengubah tempat dan 
waktu ritual menjadi ruang sakral yang memfasilitasi komunikasi antara umat 
dan yang ilahi. 

Proses transformasi simbolik yang terjadi dalam ritual dengan 
menggunakan Nyuh Madan menggambarkan aspek transendensi dalam ajaran 
Hindu. Nyuh Madan menjadi penghubung antara dunia material yang sering 
dianggap terbatas dan dunia spiritual yang tidak terbatas. Dalam ritual-ritual 
seperti Pemelaspasan, di mana umat mengundang kesucian dan membersihkan 
ruang serta tubuh mereka dari kotoran atau dosa, Nyuh Madan digunakan untuk 
menandai perubahan dari status profan ke sakral. Dalam proses ini, Nyuh 
Madan yang sebelumnya hanya sebuah benda biasa berubah menjadi objek yang 
mengandung kekuatan spiritual dan simbol dari penyucian. Lansing (2006) 
mencatat bahwa dalam masyarakat Bali, ritual-ritual tersebut bukan sekadar 
ritual fisik, tetapi juga sarana untuk mencapai keseimbangan kosmik, yang 
menandai keterhubungan antara umat manusia dengan kekuatan yang lebih 



 
 

221 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

tinggi dalam alam semesta. Nyuh Madan, yang diletakkan pada altar atau 
digunakan dalam pemujaan, membawa umat ke dalam kesadaran akan peran 
mereka dalam struktur kosmos yang lebih besar dan mengingatkan mereka 
bahwa setiap tindakan mereka, termasuk dalam ritual ini, memiliki dampak yang 
luas dalam tatanan spiritual dan sosial. 

Selain menjadi simbol transformasi spiritual, Nyuh Madan juga 
mengingatkan umat Hindu Bali tentang sakralitas waktu dan ruang dalam 
kehidupan mereka. Ruang tempat Nyuh Madan diletakkan, baik itu altar atau 
mandala, menjadi titik pusat yang menghubungkan berbagai dimensi realitas. 
Dalam hal ini, waktu dan ruang ritual menjadi "suci" karena mereka dilalui oleh 
energi transendental yang memungkinkan umat untuk berhubungan langsung 
dengan dunia yang lebih tinggi. Seperti yang ditekankan oleh Geertz (1980), 
dalam konteks agama dan ritual Bali, ruang dan waktu tidak lagi dipandang 
sebagai elemen-elemen sekuler atau biasa, tetapi sebagai medium yang 
menghubungkan dunia manusia dengan dimensi ilahi. Proses pengaturan ruang 
dalam ritual ini sangat penting dalam membentuk realitas spiritual umat. Ketika 
Nyuh Madan diletakkan di pusat altar atau mandala, ia menandakan bahwa 
umat Bali berada di pusat kesucian dan keseimbangan kosmos. Ruang tersebut 
menjadi pusat gravitasi spiritual yang mengarah pada perasaan transendensi 
yang mendalam bagi individu yang terlibat dalam upacara. Dalam hal ini, Nyuh 
Madan menjadi simbol dari realitas yang lebih tinggi, yang mewakili 
keseimbangan antara dunia duniawi dan dunia ilahi.  

Pencapaian kesadaran spiritual yang lebih dalam adalah tujuan utama dari 
ritual-ritual tersebut. Nyuh Madan, dalam hal ini, berfungsi sebagai pengingat 
yang kuat bagi umat Hindu Bali untuk tetap berada dalam kesadaran akan 
hubungan mereka dengan Tuhan dan kosmos. Seiring dengan transformasi 
ruang dan waktu dalam ritual, simbol ini membawa umat pada pemahaman 
bahwa mereka adalah bagian integral dari sebuah tatanan kosmik yang lebih 
besar, di mana setiap tindakan dan perbuatan mereka memiliki dampak pada 
keseimbangan alam semesta. Proses penggunaan Nyuh Madan dalam upacara 
juga menunjukkan bahwa ritual bukan hanya sebatas tindakan eksternal, tetapi 
juga merupakan sarana untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang 
esensi dari keberadaan manusia dan hubungan mereka dengan alam semesta. 
Dalam pandangan ini, Nyuh Madan tidak hanya berfungsi sebagai objek ritual 
yang memiliki nilai simbolis, tetapi juga sebagai alat untuk mencapai pencerahan 
spiritual yang lebih tinggi.  

Sebagaimana dijelaskan dalam ajaran Hindu, penyucian adalah langkah 
pertama dalam mencapai kesadaran spiritual yang lebih tinggi. Dalam konteks 
ini, Nyuh Madan berfungsi sebagai alat penyucian yang penting dalam banyak 
ritual Hindu Bali. Dalam ritual seperti Ngenteg Linggih atau Pemelaspasan, 
Nyuh Madan digunakan untuk membersihkan diri umat dari kekotoran duniawi, 
baik secara fisik maupun spiritual. Proses ini tidak hanya melibatkan pemecahan 
kelapa dan pengaliran air kelapa, tetapi juga melibatkan penyatuan umat dengan 
kosmos melalui simbolisme yang terkandung dalam elemen-elemen kelapa. 
Penggunaan bungkak Nyuh Madan yang melambangkan keseimbangan unsur 
alam (tanah, air, udara, dan ruang) menjadi representasi dari hubungan 
harmonis antara manusia dan alam semesta. Dengan demikian, Nyuh Madan 
bukan hanya alat fisik yang digunakan dalam ritual, tetapi juga sarana 
transformatif yang membawa umat pada kesadaran yang lebih dalam akan posisi 
mereka dalam tatanan kosmik. 



 
 

222 | Volume 16 Nomor 2, September 2025   http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani 
 

IV. SIMPULAN 
Simbolisme Nyuh Madan (Nyuh Madan) dalam tradisi Hindu Bali 

merupakan representasi yang mendalam dan kompleks tentang struktur 
semesta, baik dalam dimensi ontologis maupun kosmologis. Sebagai objek yang 
digunakan dalam ritual persembahan, Nyuh Madan tidak hanya berfungsi 
sebagai media material, tetapi juga sebagai simbol yang menghubungkan dunia 
material dengan dimensi transendental. Melalui pemahaman simbolik terhadap 
Nyuh Madan, kita dapat memahami bagaimana masyarakat Hindu Bali 
memandang hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan dalam kerangka 
kosmologi Hindu yang holistik. Dari perspektif ontologis, Nyuh Madan 
menggambarkan prinsip dasar Sat-Cit-Ānanda, yaitu keberadaan (sat), 
kesadaran (cit), dan kebahagiaan (ānanda), yang tercermin dalam struktur Nyuh 
Madan, mulai dari sabut hingga daging buahnya. Nyuh Madan berfungsi sebagai 
simbol totalitas keberadaan yang mengandung esensi ketiga prinsip tersebut 
dalam keseimbangan. Aspek kosmologis dari Nyuh Madan mengungkapkan 
bagaimana Nyuh Madan berfungsi sebagai “axis mundi”, titik pertemuan antara 
langit, bumi, dan dunia bawah, menggambarkan hubungan vertikal antara dunia 
manusia dan dimensi transenden. Simbol ini juga memainkan peran 
transformasional dalam ritual-ritual Hindu Bali, di mana ia menjadi medium 
penyucian dan pembebasan (mokṣa) dari keterikatan duniawi, mengarahkan 
umat menuju pemahaman spiritual yang lebih dalam. Melalui penggunaan Nyuh 
Madan dalam berbagai upacara, umat Hindu Bali diingatkan akan kesatuan 
mereka dengan kosmos yang lebih besar dan dengan kekuatan ilahi yang 
mengatur alam semesta. Dengan demikian, simbol Nyuh Madan bukan sekadar 
objek fisik dalam ritual, tetapi merupakan sarana untuk mencapai pemahaman 
mendalam tentang hakikat keberadaan dan hubungan manusia dengan alam 
semesta, dalam kerangka kosmologi Hindu yang transformatif. Pemahaman ini 
memperkaya praktik keagamaan Hindu Bali dan memperkuat dimensi spiritual 
dalam kehidupan sehari-hari umatnya. 
 
DAFTAR PUSTAKA  
 

Ardhana, I Ketut. 2004. Bali: Balinality dan Globalisasi. Denpasar: Udayana 
University Press. 

Cousins, L.S. 1996. “The Dating of the Historical Buddha: A Review Article.” 
Journal of the Royal Asiatic Society, Vol. 6, No. 1: 57–63. 

Eliade, Mircea. 1996. The Sacred and The Profane: The Nature of Religion. San 
Diego: Harcourt Brace Jovanovich. 

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 
Goris, Roelof. 1954. Prasasti Bali. Bandung: Masa Baru. 
Kaler, I Made. 1998. Upacara Dewa Yadnya. Denpasar: CV Kayumas Agung. 
Koentjaraningrat. 2009. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 
Miles, M.B. & Huberman, A.M. 1994. Qualitative Data Analysis: An Expanded 

Sourcebook. 2nd ed. Thousand Oaks: Sage Publications. 
Mudana, I Gusti Bagus. 2020. “Kosmologi dan Ontologi Simbol dalam Ritual 

Agama Hindu.” Jurnal Teologi Widya Sastra, Vol. 12, No. 2: 101–117. 
Supartha, I Nengah. 2007. Konflik dan Integrasi Sosial dalam Masyarakat Bali. 

Denpasar: Udayana University Press. 
Yamashita, Shinji. 2003. Bali and Beyond: Explorations in the Anthropology of 

Tourism. New York: Berghahn Books. 


