. [
SAN)IWAN
JURNAL FILSAFAT

P-1SSN:1378-7006 E-ISSN: 2722-9458

SIMBOLISME NYUH MADAN DALAM RITUS HINDU DI

BALI

(Telaah Ontologis dan Kosmologis)

Ida Bagus Putu Eka Suadnyana?!, Komang Heriyantiz,

I Nyoman Buda Asmara Putras3

Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singarajat23
gusekasuadnyana@stahnmpukuturan.ac.id?, herivantikomang@gmail.com?,

inyomanbudaasmaraputra2g@gmail.com3

ABSTRACT

Keywords:
Nyuh Madan;
symbolism; Hindu
ontology; Balinese
cosmology;
religious ritual

Accepted: 10-05-2025
Revised: 15-07-2025
Approved: 24-08-2025

Nyuh Madan is a fundamental component in various Hindu rituals in
Bali, serving not only as a ritualistic object but also as a profound
symbolic medium. This article explores the ontological and
cosmological dimensions of Nyuh Madan within the framework of
Balinese Hindu philosophy. Employing a symbolic hermeneutic
approach and reflective analysis of sacred texts and local ritual
practices, this study reveals that the physical structure of Nyuh
Madan represents key ontological concepts and the cosmological
order. Its components—outer husk, coir, shell, water, and the eye of
the coconut—symbolize the Panca Mahabhuta elements and the Tri
Loka hierarchy, illustrating the interconnectedness between the
macrocosm and the microcosm. The symbolism of Nyuh Madan
affirms its role not merely as a ritual offering but as a spiritual
conduit bridging the human and transcendent realms. Hence, a
deeper appreciation of this symbol reinforces the unity of ritual,
cosmological awareness, and dharmic values in Balinese Hindu life.

ABSTRAK

Kata Kunci:
Nyuh Madan,
simbolisme,
ontologi Hindu,
kosmologi Bali,
ritus keagamaan

diterima: 10-05-2025
direvisi: 15-07-2025
disetujui: 24-08-2025

Nyuh Madan merupakan elemen esensial dalam berbagai ritus Hindu
di Bali yang tidak hanya memiliki fungsi ritualistik, tetapi juga
mengandung makna simbolik yang mendalam. Artikel ini bertujuan
untuk menelaah Nyuh Madan secara ontologis dan kosmologis dalam
kerangka filsafat Hindu Bali. Dengan pendekatan hermeneutika
simbolik dan analisis reflektif terhadap teks-teks suci serta praktik
budaya lokal, ditemukan bahwa struktur fisik Nyuh Madan
merepresentasikan konsep keberadaan (ontologi) dan susunan
semesta (kosmologi). Kulit luar, sabut, batok, air, dan mata kelapa
mencerminkan prinsip Panca Mahabhuta dan hierarki Tri Loka, yang
menggambarkan keterkaitan erat antara makrokosmos dan
mikrokosmos. Simbolisme ini menegaskan bahwa Nyuh Madan bukan
sekadar objek persembahan, melainkan medium spiritual yang
menjembatani manusia dengan dimensi transenden. Dengan
demikian, penghayatan terhadap simbol Nyuh Madan memperkuat
integrasi antara ritus, kesadaran kosmologis, dan ajaran dharma
dalam kehidupan umat Hindu Bali.

212 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani


mailto:gusekasuadnyana@stahnmpukuturan.ac.id
mailto:heriyantikomang@gmail.com
mailto:inyomanbudaasmaraputra29@gmail.com

I. PENDAHULUAN

Tradisi keagamaan di Bali berkembang dalam suatu sistem simbolik yang
kompleks, yang membentuk dan sekaligus mencerminkan struktur kosmologis
serta nilai-nilai ontologis yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam
kerangka tersebut, simbol bukan hanya sarana estetis atau unsur pelengkap ritus,
tetapi merupakan entitas konseptual yang menyimpan lapisan-lapisan makna
metafisis. Salah satu simbol sentral yang banyak digunakan dalam berbagai ritus
Hindu Bali adalah Nyuh Madan. Keberadaannya bukan semata karena nilai
praktis atau fungsional dalam struktur persembahan (banten), melainkan karena
ia mewakili narasi ontologis dan kosmologis yang menyatu dalam kesadaran
kolektif umat Hindu Bali. Dalam konteks teologi Hindu, simbol menghubungkan
antara realitas empiris dan realitas transendental. Seperti dijelaskan oleh
Panikkar (1977), simbol adalah bentuk dari “sacred transparency”, yaitu suatu
objek duniawi yang menembuskan makna adikodrati. Nyuh Madan, dalam
konteks ini, bertindak sebagai ikon dari totalitas keberadaan: ia adalah
mikrokosmos dari semesta, mengandung prinsip dualitas dan kesatuan, serta
menjadi manifestasi konkret dari struktur kosmik. Kulitnya mencerminkan
lapisan bhuana agung (makrokosmos), sementara intisarinya menyimbolkan
bhuana alit (mikrokosmos). Hubungan ini selaras dengan prinsip Tat Tvam Asi
dalam Upanishad, bahwa apa yang terdapat dalam diri manusia adalah refleksi
dari semesta.

Secara ontologis, Nyuh Madan mengandung simbolisasi terhadap lima
unsur dasar keberadaan (Panca Mahabhuta): sabut mewakili elemen udara
(vayu), batok sebagai unsur tanah (prithvi), air kelapa sebagai elemen cair
(apah), daging kelapa sebagai esensi bumi (anna), dan rongga dalamnya sebagai
simbol ruang atau eter (akasha) (Capra, 1975; Hiriyanna, 2000). Kelima unsur
tersebut dalam tradisi Hindu dipahami sebagai komponen eksistensial
pembentuk jagat raya dan tubuh manusia (Atma-Brahman). Ketika kelima
unsur tersebut dipadukan dalam satu wujud bungkak, maka ia menjadi
representasi totalitas eksistensi—baik yang bersifat individual maupun universal.

Dimensi kosmologis Nyuh Madan pun terungkap melalui relasinya dengan
struktur Tri Loka (Bhurloka, Bhuvarloka, Swarloka) dan prinsip Tri Angga
(utama, madya, nista). Dalam konteks ritual, bungkak Nyuh Madan menjadi
pusat dalam mandala persembahan, merepresentasikan poros dunia (axis
mundi) yang menyatukan antara langit, bumi, dan dunia bawah. Seperti
dikemukakan oleh Mircea Eliade (1959), poros dunia dalam struktur simbolik
adalah titik pertemuan antara tiga zona kosmik yang berbeda dan
memungkinkan komunikasi vertikal antara manusia dan dewa. Oleh karena itu,
Nyuh Madan dalam persembahan bukanlah objek pasif, tetapi aktif
mengonstruksi ruang sakral tempat komunikasi spiritual berlangsung. Dalam
praktik yadnya, Nyuh Madan memiliki fleksibilitas simbolik yang tinggi: dalam
Dewa Yadnya ia melambangkan persembahan kepada aspek ilahi; dalam Rsi
Yadnya ia menjadi penghormatan kepada guru dan pengetahuan; dalam Manusa
Yadnya ia menyimbolkan penyucian kehidupan manusia. Hal ini
memperlihatkan bahwa simbol ini mengandung lapisan makna yang lintas fungsi
dan lintas ruang sakral. Sebagaimana dikemukakan oleh Geertz (1980) dalam
studi simbolik agama Bali, simbol tidak hanya menunjukkan tetapi juga
membentuk pola pikir keagamaan masyarakat. Artinya, pemahaman terhadap
Nyuh Madan sebagai simbol juga berarti memahami cara pandang masyarakat

213 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



Bali terhadap hakikat kehidupan, keteraturan semesta, dan hubungan antara
manusia dengan Tuhan (Ida Sang Hyang Widhi Wasa).

Namun demikian, dalam arus modernisasi dan globalisasi, terjadi
kecenderungan formalisasi terhadap ritus-ritus keagamaan. Simbol-simbol
seperti Nyuh Madan cenderung diperlakukan sebagai elemen prosedural tanpa
disertai pemahaman filosofis yang mendalam. Simbol menjadi “rutinitas” alih-
alih “peristiwa makna”. Akibatnya, dimensi ontologis dan kosmologis dari
simbol-simbol tersebut mengalami pengaburan. Fenomena ini menimbulkan
kekhawatiran dalam pelestarian kesadaran spiritual dan nilai-nilai kultural
masyarakat Bali. Sebagaimana dinyatakan oleh Ricoeur (1974), kehilangan
pemaknaan terhadap simbol mengakibatkan pemiskinan spiritual dan
eksistensial, karena simbol adalah medium utama dari bahasa mitos dan agama.

Berangkat dari latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji
simbolisme Nyuh Madan dalam kerangka filsafat Hindu Bali dengan
menggunakan pendekatan ontologis dan kosmologis. Ontologi dalam hal ini
dipahami sebagai studi mengenai “keberadaan sebagai keberadaan” (being qua
being), yang dalam filsafat Hindu berpaut erat dengan konsep Sat-Cit-Ananda
dan struktur Brahman—-Atman. Sementara kosmologi mengkaji struktur semesta
dan relasi hirarkis antara entitas kosmik, sebagaimana diatur dalam ajaran Tri
Loka, Sapta Loka, dan konsep Kosa dalam tubuh manusia. Dengan pendekatan
hermeneutika simbolik, kajian ini menafsirkan Nyuh Madan sebagai simbol
transenden yang memuat nilai-nilai metafisis dan kosmologis, yang tetap relevan
dalam praktik spiritual kontemporer. Melalui pendekatan ini, diharapkan
muncul pemahaman baru yang memperkaya diskursus teologis, filosofis, dan
antropologis mengenai simbol-simbol ritus Hindu Bali, serta mendorong
revitalisasi kesadaran umat akan kedalaman makna yang terkandung dalam
simbol keagamaan mereka.

II. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
hermeneutika filosofis sebagai dasar analisis simbolik terhadap Nyuh Madan
dalam konteks ritus Hindu Bali. Hermeneutika dipilih karena mampu
mengungkap makna-makna tersembunyi di balik simbol religius dengan
menafsirkan teks-teks suci, praktik ritual, serta narasi budaya secara mendalam
dan kontekstual (Ricoeur, 1974). Pendekatan ini memungkinkan penulis untuk
menafsirkan struktur simbolik Nyuh Madan melalui pembacaan kritis atas teks-
teks Hindu seperti Upanishad, Bhagavad Gita, dan pustaka lokal seperti lontar
Dewa Tattwa dan Sangkul Putih. Data dikumpulkan melalui studi pustaka
(library research), yang mencakup literatur keagamaan Hindu, karya-karya
filsafat India klasik, serta hasil penelitian antropologis dan teologis tentang
budaya Bali. Penelitian ini juga menggunakan observasi partisipatif terbatas
terhadap pelaksanaan upacara Hindu Bali yang menggunakan Nyuh Madan,
untuk memperkuat data interpretatif. Analisis dilakukan secara deskriptif-
analitis dengan menekankan pada dua fokus utama: (1) aspek ontologis, yakni
makna keberadaan simbol dalam relasi manusia-kosmos, dan (2) aspek
kosmologis, yakni struktur simbolik yang merepresentasikan keteraturan
semesta. Hasil tafsir dipertanggungjawabkan melalui triangulasi teks, praktik,
dan refleksi filosofis, sehingga diperoleh pemahaman menyeluruh atas simbol
Nyuh Madan sebagai ekspresi metafisis dalam tradisi Hindu Bali.

214 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



III. PEMBAHASAN

Simbolisme dalam praktik keagamaan bukan hanya bentuk artistik atau
ekspresi kebudayaan, tetapi juga merupakan konstruksi makna yang memediasi
antara dunia manusia dan dimensi transenden. Dalam konteks Hindu Bali, setiap
unsur ritual mengandung lapisan-lapisan simbolik yang berakar pada kosmologi
Hindu dan diwariskan melalui tradisi lisan maupun teks-teks sakral. Salah satu
unsur penting dalam berbagai ritus adalah Nyuh Madan, yang tidak hanya
berfungsi sebagai persembahan melainkan juga sebagai representasi dari
struktur kosmik dan prinsip keberadaan.

Pendekatan filosofis yang digunakan dalam analisis ini bertumpu pada dua
dimensi utama: ontologi dan kosmologi. Ontologi mengkaji makna dan status
eksistensial dari Nyuh Madan dalam relasinya dengan manusia dan semesta,
sedangkan kosmologi melihat bagaimana bungkak merepresentasikan struktur
ruang sakral serta keteraturan semesta. Keduanya berkelindan dalam sistem
simbolik yang merefleksikan relasi antara Bhuana Alit (mikrokosmos) dan
Bhuana Agung (makrokosmos), di mana manusia sebagai makhluk spiritual
menjadi titik temu antara realitas empiris dan transendental (Capra, 1996;
Eiseman, 1990). Melalui pembacaan hermeneutis terhadap teks-teks Hindu,
pengamatan terhadap praktik ritual, serta interpretasi filosofis, pembahasan ini
akan mengungkap bagaimana Nyuh Madan berfungsi sebagai simbol holistik
yang menyatukan kosmos, kesadaran, dan eksistensi dalam kerangka religiusitas
Hindu Bali.

3.1 Struktur Simbolik Nyuh Madan dalam Tradisi Hindu di Bali

Nyuh Madan memainkan peranan yang sangat penting dalam berbagai ritual
Hindu Bali. Tidak hanya sebagai benda fisik yang digunakan dalam
persembahan, bungkak juga berfungsi sebagai simbol yang mendalam yang
menggambarkan eksistensi dan struktur kosmos. Setiap bagian dari bungkak —
sabut, batok, air, daging, dan rongga — mengandung makna simbolis yang saling
terkait dan menggambarkan elemen-elemen dasar alam semesta, yang saling
berinteraksi dalam harmoni dan keseimbangan. Struktur fisik bungkak
merepresentasikan lima elemen dasar yang membentuk alam semesta menurut
ajaran Hindu, yaitu prithivi (tanah), apah (air), tejas (api), vayu (udara), dan
akasa (ruang). Dalam konteks ini, Nyuh Madan bukan hanya objek fisik yang
digunakan dalam ritual, tetapi juga sebagai simbol yang menggambarkan
keterkaitan antara elemen-elemen tersebut.

o Sabut Kelapa dan Vayu (Udara): Sabut kelapa, yang mengelilingi batok
kelapa, berfungsi sebagai representasi dari vayu atau udara. Dalam
kosmologi Hindu, vayu dianggap sebagai elemen yang mengatur
pergerakan dan pernafasan yang menjadi dasar bagi kehidupan. Seperti
udara yang tidak terlihat namun vital bagi kehidupan, sabut kelapa
menggambarkan keberadaan elemen tersebut yang menyatukan dunia
fisik dan spiritual (Eiseman, 1990). Sabut kelapa tidak hanya berfungsi
sebagai pelindung batok, tetapi juga sebagai medium yang
menghubungkan unsur-unsur alam lainnya.

o Batok Kelapa dan Prithivi (Tanah): Batok kelapa yang keras dan kokoh
melambangkan prithivi, unsur tanah, yang merupakan elemen pertama
dalam kosmologi Hindu Bali. Tanah adalah dasar dari segala sesuatu yang
ada, memberikan kestabilan dan keteguhan. Batok kelapa, dengan
bentuknya yang keras, mencerminkan kestabilan dan hubungan manusia
dengan dunia materi. Dalam pandangan kosmologis Bali, tanah tidak

215 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



hanya sebagai tempat berpijak, tetapi juga sebagai simbol dari realitas
material yang memberi dasar bagi keberadaan fisik (Hiriyanna, 2000).

o Air Kelapa dan Apah (Air): Air kelapa yang segar menggambarkan apah,
unsur air, yang dalam tradisi Hindu Bali melambangkan kehidupan,
kesuburan, dan penyucian. Air berfungsi sebagai medium yang
menghubungkan berbagai elemen dalam dunia fisik dan spiritual. Dalam
banyak ritual, air dianggap sebagai elemen penyucian yang membawa
berkah Tuhan kepada umat manusia. Air kelapa dalam hal ini menjadi
medium transformatif yang membawa umat dari dunia material menuju
dimensi yang lebih spiritual (Capra, 1996).

o« Daging Kelapa dan Anna (Bahan Makanan): Daging kelapa
melambangkan anna, unsur bumi yang berkaitan dengan bahan
makanan. Dalam kosmologi Hindu Bali, anna adalah simbol dari
pemberian Tuhan yang berupa bahan pangan yang mendukung
kelangsungan hidup manusia. Daging kelapa, yang kaya akan nutrisi,
menggambarkan pemberian berkah yang mendukung kelimpahan dan
kesuburan. Sejalan dengan ajaran Hindu, daging kelapa juga menjadi
simbol dari hubungan manusia dengan alam yang memberi mereka
sustansi fisik untuk bertumbuh dan berkembang (Eiseman, 1990).

« Rongga Kelapa dan Akasa (Ruang): Rongga dalam kelapa yang kosong
menggambarkan akasa, unsur ruang yang tidak terlihat. Akasa adalah
elemen yang menyatukan dan memberi tempat bagi semua elemen lainnya
dalam kosmos untuk berfungsi. Dalam kosmologi Hindu, ruang dianggap
sebagai medium yang memungkinkan elemen-elemen lain bergerak dan
berinteraksi. Rongga kelapa menjadi representasi dari ruang
transendental yang menghubungkan dunia fisik dengan dimensi spiritual
yang lebih tinggi, memberikan kesadaran akan pentingnya ruang sebagai
tempat bagi kelangsungan hidup dan kesadaran manusia dalam
perjalanan spiritual mereka (Capra, 1996).

Secara keseluruhan, struktur simbolik Nyuh Madan menggambarkan
keterkaitan dan keseimbangan antara elemen-elemen kosmos yang ada.
Sebagaimana dikemukakan oleh Capra (1996), Nyuh Madan bukan hanya objek
fisik yang digunakan dalam upacara, tetapi juga simbol dari kesatuan dan
keseimbangan alam semesta. Setiap elemen dalam Nyuh Madan, meskipun
berbeda secara fisik, berfungsi dalam harmoni untuk menciptakan sebuah sistem
yang saling terhubung dan saling bergantung. Dalam hal ini, Nyuh Madan
menjadi simbol dari makrokosmos dan mikrokosmos yang saling berhubungan.
Ajaran tentang keseimbangan antara manusia, alam, dan Tuhan yang terkandung
dalam prinsip Tri Hita Karana sangat relevan dalam pemahaman simbolisme
Nyuh Madan. Tri Hita Karana mengajarkan pentingnya menjaga hubungan
yang harmonis antara tiga dimensi kehidupan: hubungan manusia dengan Tuhan
(Parahyangan), hubungan manusia dengan sesama (Palemahan), dan
hubungan manusia dengan alam (Panghaturan). Dalam hal ini, Nyuh Madan
berfungsi sebagai simbol untuk mengingatkan umat tentang pentingnya
keseimbangan antara ketiga dimensi tersebut dalam kehidupan sehari-hari
mereka (Eiseman, 1990).

216 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



3. 2. Aspek Ontologis: Nyuh Madan sebagai Representasi Keberadaan

Ontologi dalam filsafat Hindu mendalami esensi dan hakikat dari segala
yang ada, yang tercermin dalam prinsip dasar Sat-Cit-Ananda—keberadaan
(Sat), kesadaran (Cit), dan kebahagiaan mutlak (Ananda). Ketiga prinsip ini
menggambarkan struktur dasar dari realitas, yang tidak hanya mencakup dunia
material, tetapi juga dimensi transendental atau spiritual. Dalam konteks tradisi
Bali, Nyuh Madan (Nyuh Madan) menjadi representasi simbolis yang mendalam
dari ketiga elemen tersebut, terutama dalam praktik ritual keagamaan yang
berfungsi untuk menghubungkan manusia dengan realitas yang lebih besar, baik
secara fisik maupun spiritual.

Prinsip Sat dalam filsafat Hindu merujuk pada esensi dari keberadaan itu
sendiri, yang abadi dan tak terhingga. Dalam Nyuh Madan, prinsip Sat diwakili
oleh daging kelapa, yang merupakan elemen substantif dari buah kelapa. Daging
kelapa berfungsi sebagai sumber kehidupan yang konkret dan nyata,
memberikan energi vital dalam bentuk nutrisi bagi umat manusia. Kehadiran
daging kelapa dalam simbolisme ini menegaskan pentingnya unsur material
dalam kehidupan, yang menjadi dasar dari segala bentuk eksistensi. Menurut
Hiriyanna (2000), prinsip Sat menggambarkan hakikat dari segala yang ada,
yang tetap ada meskipun dalam berbagai perubahan fisik. Sebagai elemen yang
dapat dimakan, daging kelapa juga menjadi perwujudan dari Anna, yaitu sumber
bahan pangan yang mendukung kelangsungan hidup manusia. Ini mengingatkan
kita bahwa segala sesuatu yang eksis di dunia material ini memiliki esensi yang
lebih tinggi, yang menjadi saluran dari keberadaan yang lebih dalam. Dalam
perspektif ontologis ini, daging kelapa tidak hanya memenuhi kebutuhan fisik,
tetapi juga menghubungkan dunia fisik dengan realitas yang lebih dalam, yaitu
realitas transendental yang tak terjangkau oleh indra biasa.

Prinsip kedua dalam Sat-Cit-Ananda, yaitu Cit, merujuk pada kesadaran
atau kesadaran diri yang murni. Dalam ritual Hindu Bali, air kelapa menjadi
simbol dari prinsip Cit, yang berfungsi sebagai medium yang menghubungkan
dunia fisik dengan dunia spiritual. Air kelapa, yang mengalir dalam tubuh kelapa
dan diterima oleh umat dalam ritual, mengandung makna lebih dari sekadar
cairan; ia merupakan simbol dari kesadaran itu sendiri. Dalam filsafat Hindu, Cit
merujuk pada kesadaran universal yang tidak terikat oleh ruang dan waktu, yang
mampu menyatukan manusia dengan Tuhan dan seluruh ciptaan-Nya. Menurut
Capra (1996), kesadaran adalah elemen yang menghubungkan dimensi material
dengan dimensi non-material. Air kelapa dalam hal ini berfungsi sebagai medium
transformatif, yang mengalir melalui tubuh manusia, menghidupkan kembali
kesadaran spiritual dan mengingatkan akan interkoneksi antara mikrokosmos
(individu) dan makrokosmos (alam semesta). Dalam ritual, air kelapa dianggap
sebagai pembawa berkah yang memperbarui kesadaran umat akan
keterhubungan mereka dengan dunia yang lebih tinggi. Air ini membawa
kesadaran murni, yang dalam tradisi Hindu, adalah jembatan yang
menghubungkan manusia dengan esensi tertinggi dari realitas (Eiseman, 1990).

Prinsip ketiga dalam Sat-Cit-Ananda adalah Ananda, yang mengacu pada
kebahagiaan mutlak yang berasal dari kesatuan dan keseimbangan dalam alam
semesta. Dalam konteks Nyuh Madan, prinsip Ananda tercapai melalui
pemecahan kelapa dalam ritual. Ketika kelapa dibuka dan seluruh elemen di
dalamnya disatukan dalam persembahan, simbolisme ini menyatakan bahwa
kebahagiaan sejati muncul dari keseimbangan antara dunia material (bhuana
alit) dan dunia spiritual (bhuana agung). Dalam banyak pandangan teologis

217 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



Hindu, kebahagiaan yang dimaksudkan dalam Ananda adalah keadaan yang
melampaui dualitas, yang terwujud ketika individu menyadari kesatuan dirinya
dengan alam semesta dan dengan Tuhan. Berdasarkan ajaran Advaita Vedanta,
yang mengajarkan tentang kesatuan Brahman dan jiwa individu, pemecahan
Nyuh Madan dapat dipahami sebagai praktik yang membantu individu mencapai
pemahaman bahwa dunia fisik dan dunia transendental bukanlah dua entitas
yang terpisah. Pemecahan kelapa mengingatkan umat bahwa esensi spiritual
selalu ada dalam dunia material, dan bahwa kebahagiaan sejati berasal dari
pemahaman dan pengalaman akan kesatuan ini (Hiriyanna, 2000). Oleh karena
itu, dalam ritual yang melibatkan Nyuh Madan, umat bukan hanya melakukan
perbuatan fisik, tetapi juga membuka kesadaran mereka akan keterhubungan
yang lebih besar antara diri mereka dan keseluruhan alam semesta.

Dalam filsafat Hindu, prinsip Sat-Cit-Ananda tidak hanya berlaku dalam
dimensi spiritual tetapi juga tercermin dalam struktur ontologis mikrokosmos
dan makrokosmos. Nyuh Madan, dalam simbolisme ritualnya, mengandung
ajaran penting tentang hubungan antara individu (mikrokosmos) dan alam
semesta (makrokosmos). Praktik pemecahan kelapa dalam ritual bertujuan
untuk membuka kesadaran manusia terhadap dimensi ontologis hidup, yaitu
pemahaman tentang kesatuan antara diri individu dengan alam semesta.
Menurut Capra (1996), realitas spiritual tidak terpisahkan dari dunia material;
keduanya saling berinteraksi dalam sebuah kesatuan yang harmonis. Pemecahan
Nyuh Madan dalam ritual Hindu Bali tidak hanya sekadar prosedur religius,
tetapi juga merupakan sebuah pembelajaran tentang hakikat keberadaan
manusia dalam kosmos yang lebih besar. Ritual ini mengajarkan umat untuk
menyadari bahwa dalam setiap tindakan mereka, mereka terhubung dengan
semua elemen kosmos, yang tidak terpisahkan dalam pengalaman spiritual yang
lebih besar. Kesadaran ini menjadi penting dalam mengarahkan umat untuk
menjaga keseimbangan dalam hidup mereka, tidak hanya secara fisik, tetapi juga
dalam dimensi spiritual yang lebih dalam.

3.3. Aspek Kosmologis: Nyuh Madan dan Tata Ruang Sakral

Dalam tradisi Hindu Bali, konsep kosmos tidak hanya dipahami sebagai
totalitas fisik yang terdiri dari berbagai unsur, tetapi juga sebagai sebuah struktur
yang terhubung secara vertikal dan harmonis, membentuk sebuah sistem sakral
yang mencakup seluruh eksistensi. Salah satu simbol yang berperan penting
dalam memanifestasikan hubungan antara dimensi spiritual dan dunia material
adalah Nyuh Madan (Nyuh Madan). Di dalam tata ruang sakral yang sangat
terstruktur, Nyuh Madan berfungsi sebagai titik sentral yang menghubungkan
berbagai lapisan kosmos, yang dikenal dengan istilah 7ri Loka: Bhuana Agung
(dunia para dewa), Bhuana Alit (dunia manusia), dan Bhuana Nista (dunia
bawah). Struktur kosmologis ini menciptakan sebuah ruang yang tidak hanya
terbatas pada dimensi fisik, tetapi juga merangkul dimensi transendental dan
spiritual yang menghubungkan manusia dengan kekuatan ilahi.

Konsep Tri Loka dalam tradisi Hindu Bali menggambarkan pembagian
kosmos menjadi tiga dunia yang saling berhubungan: Bhuana Agung (alam
semesta yang lebih tinggi, tempat tinggal para dewa dan kekuatan ilahi), Bhuana
Alit (dunia manusia sebagai mikrocosm). Struktur ini membangun sebuah model
kosmologis yang diatur dalam sebuah hubungan vertikal antara tingkat yang
lebih tinggi dan lebih rendah, yang menggambarkan integrasi harmonis antara
berbagai lapisan dunia. Penempatan Nyuh Madan dalam persembahan ritual
Hindu di Bali tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga sangat terstruktur dalam

218 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



hubungannya dengan Tri Loka. Bungkak Nyuh Madan yang umumnya
diletakkan di pusat altar atau mandala, berfungsi sebagai titik pertemuan antara
dunia bawah, dunia manusia, dan dunia dewa. Dalam hal ini, Nyuh Madan
menjadi simbol dari axis mundi, atau poros dunia, yang menjadi jembatan
penghubung antara dunia ilahi (Bhuana Agung), dunia manusia (Bhuana Alit),
dan dunia bawah

Konsep axis mundi mengacu pada sebuah poros dunia, sebuah pusat yang
menghubungkan langit dan bumi, dunia atas dan dunia bawah, serta dunia fisik
dan dunia spiritual. Menurut Eliade (1959), axis mundi adalah simbol yang
menyatukan tiga dimensi ruang dan waktu, membentuk sebuah pusat yang
dihubungkan dengan seluruh alam semesta. Dalam tradisi Hindu Bali, Nyuh
Madan yang diletakkan di tengah mandala atau altar berfungsi sebagai pusat
yang menghubungkan alam semesta tersebut. Ketika Nyuh Madan digunakan
dalam ritual persembahan, baik dalam upacara keagamaan maupun dalam acara
lainnya, Nyuh Madan tersebut tidak hanya dipandang sebagai objek fisik, tetapi
sebagai simbol kosmologis yang menjadi pusat sakral yang menghubungkan
dunia dewa, manusia, dan dunia bawah. Sebagai axis mundi, Nyuh Madan
menciptakan keseimbangan dalam tata ruang ritual. Dalam praktiknya, Nyuh
Madan ditempatkan di posisi tengah altar yang menghadap ke arah yang
dianggap suci dalam ruang ritual. Ini menggambarkan konsep Ruang Suci yang
dalam pandangan Geertz (1980) menciptakan pemahaman tentang pembagian
ruang yang tidak hanya terbagi secara fisik, tetapi juga secara sakral, di mana
lokasi dan penempatan benda-benda ritual—termasuk Nyuh Madan—menjadi
penanda pemisahan antara dunia manusia yang terbatas dengan dimensi
spiritual yang lebih tinggi.

Nyuh Madan dalam fungsi ritusnya, berfungsi sebagai media komunikasi
spiritual antara umat dengan para dewa. Sebagai axis mundi, Nyuh Madan
menjadi sarana untuk menjembatani komunikasi antara dunia manusia dan
dunia ilahi. Dalam ritual-ritual tersebut, Nyuh Madan ditempatkan di posisi
yang lebih tinggi atau sentral, menghadap langit, untuk menarik keberkahan dan
kekuatan spiritual dari dunia para dewa. Air kelapa, daging kelapa, dan sabut
kelapa, yang masing-masing melambangkan unsur-unsur alam, menjadi
simbolisasi dari keharmonisan alam semesta yang tidak terpisahkan antara dunia
material dan dunia spiritual. Proses pemecahan atau pemanfaatan kelapa dalam
upacara kemudian dianggap sebagai ritual pemurnian yang menghubungkan
kembali umat dengan alam semesta dan dengan Tuhan. Geertz (1980)
mengemukakan bahwa dalam tradisi Bali, ruang sakral yang dipenuhi dengan
simbol-simbol seperti Nyuh Madan tidak hanya menjadi tempat untuk
melakukan persembahan, tetapi juga berfungsi sebagai tempat di mana umat
merasakan keterhubungan mereka dengan alam semesta dan para dewa.
Pemanfaatan Nyuh Madan dalam altar ritual memperlihatkan bahwa segala
bentuk upacara tidak hanya bersifat simbolik, tetapi memiliki fungsi yang lebih
dalam sebagai jembatan komunikasi antara manusia dan alam semesta yang
lebih luas.

Pada tingkat kosmologis, Nyuh Madan menjadi titik yang menyatukan
dimensi Bhuana Agung, Bhuana Alit. Dalam konteks ini, Nyuh Madan bukan
hanya berfungsi sebagai simbol keseimbangan antara unsur-unsur alam (tanah,
air, udara, api, dan ruang), tetapi juga menjadi titik temu antara yang ilahi dan
yang duniawi. Dalam setiap pemecahan kelapa atau persembahan menggunakan
Nyuh Madan, umat Bali percaya bahwa mereka tidak hanya memberikan

219 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



penghormatan kepada para dewa, tetapi juga membuka pintu bagi aliran energi
spiritual yang menyatukan dunia mikrokosmos (manusia) dan makrokosmos
(alam semesta). Dalam perspektif ini, struktur ruang sakral yang dibentuk oleh
Nyuh Madan menjadi refleksi dari konsep kosmologi Hindu Bali yang
menciptakan harmonisasi antara dunia manusia dan alam semesta secara
keseluruhan. Dengan demikian, Nyuh Madan dalam ritual Hindu Bali tidak
hanya menjadi objek fisik yang digunakan dalam persembahan, tetapi juga
merupakan simbol yang mengintegrasikan ketiga dimensi kosmos—Bhuana
Agung dan Bhuana Alit—dalam satu kesatuan yang tak terpisahkan.

3.4. Makna Sakral dan Peran Transformasional Simbol

Dalam tradisi Hindu di Bali, Nyuh Madan tidak hanya berfungsi sebagai
objek fisik yang digunakan dalam persembahan ritual, melainkan juga
merupakan simbol yang memiliki makna sakral yang mendalam. Sebagaimana
dinyatakan oleh Paul Ricoeur (1974), simbol memiliki makna lebih dari sekadar
representasi dari objek fisik; simbol membuka pintu untuk pencapaian makna
yang lebih dalam, yang mengarah pada pemahaman metafisis dan transendental.
Dalam konteks ini, Nyuh Madan berfungsi sebagai medium yang tidak hanya
menyampaikan pesan yang bersifat material, tetapi juga mempertemukan umat
dengan dimensi spiritual yang lebih tinggi, membawa mereka menuju
pengalaman sakral yang menghubungkan mereka dengan Tuhan dan alam
semesta secara lebih langsung.

Salah satu peran utama simbol dalam berbagai tradisi agama, termasuk
dalam tradisi Hindu Bali, adalah sebagai medium transformasional.
Transformasi ini mengacu pada perubahan dari kondisi profan atau duniawi ke
kondisi sakral, yang merupakan tujuan dari hampir semua upacara religius
dalam tradisi Bali. Nyuh Madan, dalam praktik ritualnya, mengarah pada
transendensi semacam ini, di mana benda yang awalnya dianggap biasa dan
material berubah menjadi objek yang sarat dengan makna religius dan spiritual.
Nyuh Madan ini tidak hanya menjadi sarana penyucian, tetapi juga alat untuk
membuka dimensi lain yang melampaui dunia fisik. Sebagaimana dijelaskan oleh
Eliade (1959), setiap objek ritual dalam banyak agama tradisional berfungsi
untuk memisahkan dunia yang profan dari dunia yang sakral, dan Nyuh Madan
dalam ritual Hindu Bali adalah contoh nyata dari hal ini. Dalam upacara-upacara
seperti Pemelaspasan (ritual penyucian) atau Ngenteg Linggih (penempatan
dewa-dewa dalam tempat yang dihormati), Nyuh Madan menjadi sarana yang
menghubungkan dunia manusia dengan dunia dewa, mengubah tempat dan
waktu ritual menjadi ruang sakral yang memfasilitasi komunikasi antara umat
dan yang ilahi.

Proses transformasi simbolik yang terjadi dalam ritual dengan
menggunakan Nyuh Madan menggambarkan aspek transendensi dalam ajaran
Hindu. Nyuh Madan menjadi penghubung antara dunia material yang sering
dianggap terbatas dan dunia spiritual yang tidak terbatas. Dalam ritual-ritual
seperti Pemelaspasan, di mana umat mengundang kesucian dan membersihkan
ruang serta tubuh mereka dari kotoran atau dosa, Nyuh Madan digunakan untuk
menandai perubahan dari status profan ke sakral. Dalam proses ini, Nyuh
Madan yang sebelumnya hanya sebuah benda biasa berubah menjadi objek yang
mengandung kekuatan spiritual dan simbol dari penyucian. Lansing (2006)
mencatat bahwa dalam masyarakat Bali, ritual-ritual tersebut bukan sekadar
ritual fisik, tetapi juga sarana untuk mencapai keseimbangan kosmik, yang
menandai keterhubungan antara umat manusia dengan kekuatan yang lebih

220 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



tinggi dalam alam semesta. Nyuh Madan, yang diletakkan pada altar atau
digunakan dalam pemujaan, membawa umat ke dalam kesadaran akan peran
mereka dalam struktur kosmos yang lebih besar dan mengingatkan mereka
bahwa setiap tindakan mereka, termasuk dalam ritual ini, memiliki dampak yang
luas dalam tatanan spiritual dan sosial.

Selain menjadi simbol transformasi spiritual, Nyuh Madan juga
mengingatkan umat Hindu Bali tentang sakralitas waktu dan ruang dalam
kehidupan mereka. Ruang tempat Nyuh Madan diletakkan, baik itu altar atau
mandala, menjadi titik pusat yang menghubungkan berbagai dimensi realitas.
Dalam hal ini, waktu dan ruang ritual menjadi "suci" karena mereka dilalui oleh
energi transendental yang memungkinkan umat untuk berhubungan langsung
dengan dunia yang lebih tinggi. Seperti yang ditekankan oleh Geertz (1980),
dalam konteks agama dan ritual Bali, ruang dan waktu tidak lagi dipandang
sebagai elemen-elemen sekuler atau biasa, tetapi sebagai medium yang
menghubungkan dunia manusia dengan dimensi ilahi. Proses pengaturan ruang
dalam ritual ini sangat penting dalam membentuk realitas spiritual umat. Ketika
Nyuh Madan diletakkan di pusat altar atau mandala, ia menandakan bahwa
umat Bali berada di pusat kesucian dan keseimbangan kosmos. Ruang tersebut
menjadi pusat gravitasi spiritual yang mengarah pada perasaan transendensi
yang mendalam bagi individu yang terlibat dalam upacara. Dalam hal ini, Nyuh
Madan menjadi simbol dari realitas yang lebih tinggi, yang mewakili
keseimbangan antara dunia duniawi dan dunia ilahi.

Pencapaian kesadaran spiritual yang lebih dalam adalah tujuan utama dari
ritual-ritual tersebut. Nyuh Madan, dalam hal ini, berfungsi sebagai pengingat
yang kuat bagi umat Hindu Bali untuk tetap berada dalam kesadaran akan
hubungan mereka dengan Tuhan dan kosmos. Seiring dengan transformasi
ruang dan waktu dalam ritual, simbol ini membawa umat pada pemahaman
bahwa mereka adalah bagian integral dari sebuah tatanan kosmik yang lebih
besar, di mana setiap tindakan dan perbuatan mereka memiliki dampak pada
keseimbangan alam semesta. Proses penggunaan Nyuh Madan dalam upacara
juga menunjukkan bahwa ritual bukan hanya sebatas tindakan eksternal, tetapi
juga merupakan sarana untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang
esensi dari keberadaan manusia dan hubungan mereka dengan alam semesta.
Dalam pandangan ini, Nyuh Madan tidak hanya berfungsi sebagai objek ritual
yang memiliki nilai simbolis, tetapi juga sebagai alat untuk mencapai pencerahan
spiritual yang lebih tinggi.

Sebagaimana dijelaskan dalam ajaran Hindu, penyucian adalah langkah
pertama dalam mencapai kesadaran spiritual yang lebih tinggi. Dalam konteks
ini, Nyuh Madan berfungsi sebagai alat penyucian yang penting dalam banyak
ritual Hindu Bali. Dalam ritual seperti Ngenteg Linggih atau Pemelaspasan,
Nyuh Madan digunakan untuk membersihkan diri umat dari kekotoran duniawi,
baik secara fisik maupun spiritual. Proses ini tidak hanya melibatkan pemecahan
kelapa dan pengaliran air kelapa, tetapi juga melibatkan penyatuan umat dengan
kosmos melalui simbolisme yang terkandung dalam elemen-elemen kelapa.
Penggunaan bungkak Nyuh Madan yang melambangkan keseimbangan unsur
alam (tanah, air, udara, dan ruang) menjadi representasi dari hubungan
harmonis antara manusia dan alam semesta. Dengan demikian, Nyuh Madan
bukan hanya alat fisik yang digunakan dalam ritual, tetapi juga sarana
transformatif yang membawa umat pada kesadaran yang lebih dalam akan posisi
mereka dalam tatanan kosmik.

221 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



IV. SIMPULAN

Simbolisme Nyuh Madan (Nyuh Madan) dalam tradisi Hindu Bali
merupakan representasi yang mendalam dan kompleks tentang struktur
semesta, baik dalam dimensi ontologis maupun kosmologis. Sebagai objek yang
digunakan dalam ritual persembahan, Nyuh Madan tidak hanya berfungsi
sebagai media material, tetapi juga sebagai simbol yang menghubungkan dunia
material dengan dimensi transendental. Melalui pemahaman simbolik terhadap
Nyuh Madan, kita dapat memahami bagaimana masyarakat Hindu Bali
memandang hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan dalam kerangka
kosmologi Hindu yang holistik. Dari perspektif ontologis, Nyuh Madan
menggambarkan prinsip dasar Sat-Cit-Ananda, yaitu keberadaan (sat),
kesadaran (cit), dan kebahagiaan (ananda), yang tercermin dalam struktur Nyuh
Madan, mulai dari sabut hingga daging buahnya. Nyuh Madan berfungsi sebagai
simbol totalitas keberadaan yang mengandung esensi ketiga prinsip tersebut
dalam keseimbangan. Aspek kosmologis dari Nyuh Madan mengungkapkan
bagaimana Nyuh Madan berfungsi sebagai “axis mundi”, titik pertemuan antara
langit, bumi, dan dunia bawah, menggambarkan hubungan vertikal antara dunia
manusia dan dimensi transenden. Simbol ini juga memainkan peran
transformasional dalam ritual-ritual Hindu Bali, di mana ia menjadi medium
penyucian dan pembebasan (moksa) dari keterikatan duniawi, mengarahkan
umat menuju pemahaman spiritual yang lebih dalam. Melalui penggunaan Nyuh
Madan dalam berbagai upacara, umat Hindu Bali diingatkan akan kesatuan
mereka dengan kosmos yang lebih besar dan dengan kekuatan ilahi yang
mengatur alam semesta. Dengan demikian, simbol Nyuh Madan bukan sekadar
objek fisik dalam ritual, tetapi merupakan sarana untuk mencapai pemahaman
mendalam tentang hakikat keberadaan dan hubungan manusia dengan alam
semesta, dalam kerangka kosmologi Hindu yang transformatif. Pemahaman ini
memperkaya praktik keagamaan Hindu Bali dan memperkuat dimensi spiritual
dalam kehidupan sehari-hari umatnya.

DAFTAR PUSTAKA

Ardhana, I Ketut. 2004. Bali: Balinality dan Globalisasi. Denpasar: Udayana
University Press.

Cousins, L.S. 1996. “The Dating of the Historical Buddha: A Review Article.”
Journal of the Royal Asiatic Society, Vol. 6, No. 1: 57—-63.

Eliade, Mircea. 1996. The Sacred and The Profane: The Nature of Religion. San
Diego: Harcourt Brace Jovanovich.

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.

Goris, Roelof. 1954. Prasasti Bali. Bandung: Masa Baru.

Kaler, I Made. 1998. Upacara Dewa Yadnya. Denpasar: CV Kayumas Agung.

Koentjaraningrat. 2009. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Miles, M.B. & Huberman, A.M. 1994. Qualitative Data Analysis: An Expanded
Sourcebook. 2nd ed. Thousand Oaks: Sage Publications.

Mudana, I Gusti Bagus. 2020. “Kosmologi dan Ontologi Simbol dalam Ritual
Agama Hindu.” Jurnal Teologi Widya Sastra, Vol. 12, No. 2: 101—117.
Supartha, I Nengah. 2007. Konflik dan Integrasi Sosial dalam Masyarakat Bali.

Denpasar: Udayana University Press.
Yamashita, Shinji. 2003. Bali and Beyond: Explorations in the Anthropology of
Tourism. New York: Berghahn Books.

222 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



