. [
SAN)IWAN
JURNAL FILSAFAT

P-1SSN:1378-7006 E-ISSN: 2722-9458

DIMENSI SPIRITUALITAS DALAM KISAH PEWAYANGAN

DEWA RUCI

Hadyu Kharis Al Asrofit; Rizal Al Hamid2

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakartat.

19105010027@student.uin-suka.ac.id?, rizal.alhamid @uin-suka.ac.id?

ABSTRACT

Keywords:
Wayang Story;
Dewa Ruci;
Spirituality;
Philosophy;
Symbolism

Accepted: 22-04-2025
Revised: 08-07-2025
Approved: 29-08-2025

The wayang stories hold profound spiritual meaning in Javanese
culture, one of which is the story of Dewa Ruci. This narrative depicts
Bima's spiritual journey in his quest for the essence of life and
enlightenment. Utilizing textual analysis and symbolism, this study
examines the dimensions of spirimality embedded within the Dewa
Ruci tale, including ethical values, philosophy, and spiritual teachings
that remain relevant to modern life. Throughout his jourmey, Bima
encounters various obstacles that represent humanity arch for truth
and wisdom. Through his encounter with Dewa Ruci, he gains a deep
understanding of the relationship berween humans, the universe,and
the Divine. This research highlighrs the symbolic meaning of the story
and how its teachings can inspire contemporary sociery.
Consequentty, the Dewa Ruci tale is not merely a culural heritage but
also a profound reflection of humanity's quest for spiritual fulfillment
and the pursuit of a meaningful life.

ABSTRAK

Kata Kunci:
Kisah Pewayangan,
Dewa Ruci,
Spiritualitas,
Filosofi,
Simbolisme

diterima: 22-04-2025
direvisi: 08-07-2025
disetujui: 29-08-2025

Kisah pewayangan memiliki makna spiritual yang mendalam dalam
budaya Jawa, salah satunya adalah kisah Dewa Ruci. Cerita ini
menggambarkan perjalanan spiritual Bima dalam mencari hakikat
kehidupan dan pencerahan. Dengan pendekatan analisis teks dan
simbolisme, penelitian ini mengkaji dimensi spiritualitas yang
terkandung dalam kisah Dewa Ruci, termasuk nilai-nilai etika, filosofi,
serta ajaran spiritual yang masih relevan dengan kehidupan modern.
Dalam perjalanan ini, Bima menghadapi berbagai rintangan, yang
menggambarkan  pencarian manusia akan kebenar dan
kebijaksanaan.Melalui pertemuannya dengan Dewa Ruci, ia
memperoleh pemahaman mendalam tentang hubungan antara
manusia,alam semesta, dan Tuhan.Kajian ini menyoroti makna
simbolik dalam kisah tersebut serta bagaimana ajaran- ajaran di
dalamnya dapat memberikan inspirasi bagi masyarakat masa
kini.Pelitian ini juga mengungkap bagaimana pewayangan berperan
sebagai media penyampaian nilai-nilai moral dan spiritual yang tetap
relevan dalam kehidupan modern.Dengan demikian,kisah Dewa Ruci
bukan hanya sekadar warisan budaya,tetapi juga merupakan refleksi
mendalam tentang pencarian spiritual manusia dalam mencapai
kesempurnaan hidup.

I. PENDAHULUAN
Kesusastraan Jawa adalah bagian yang kaya dan beragam dari warisan
budaya Indonesia. Dipengaruhi oleh budaya Hindu-Buddha, Islam, dan tradisi

191 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani


mailto:19105010027@student.uin-suka.ac.id
mailto:rizal.alhamid@uin-suka.ac.id

lokal, kesusastraan Jawa memiliki berbagai genre, termasuk puisi, prosa, drama,
dan dongeng. Salah satu aspek terpenting dari kesusastraan Jawa adalah
pewayangan, sebuah bentuk teater bayangan tradisional yang melibatkan cerita-
cerita epik yang diilustrasikan dengan wayang kulit. Pewayangan memiliki peran
penting dalam mempertahankan dan menycbarkan nilai-nilai budaya dan moral
di masyarakat Jawa. Cerita-cerita dalam pewayangan Jawa sering kali diambil
dari wiracarita atau epik-epik klasik Hindu seperti Mahabharata dan Ramayana,
tetapi telah disesuaikg dengan budaya Jawa dan sering kali memiliki
karakteristik khas yang unik. Kisah tentang Dewa Ruci adalah salah satu yang
paling terkenal dalam tradisi pewayangan Jawa dan memiliki banyak variasi di
berbagai daerah di Jawa. (Nurgiyantoro,2011)

Sebagai tokoh utama dalam kisah Dewa Ruci, Bima adalah karakter yang
muncul dalam wiracarita Mahabharata, salah satu kisah epik India kuno yang
telah merasuk ke dalam budayaJawa. Dalam cerita pewayangan, Bima adalah
sosok ksatria yang mencapai pencerahan melalui perjalanan spiritual yang penuh
dengan rintangan. Kisahnya menggambarkan pencarian spiritual seseorang
untuk pemahaman yang lebih dalam tentang kehidupan dan alam semesta.

Dalam perjalanan pencariannya Bima menghadapi berbagai rintangan dan
cobaan. Namun, dengan tekad yang kuat dan kebijaksanaan yang mendalam, ia
berhasil mencapai pencerahan dan memperoleh pemahaman yang mendalam
tentang hakikat kehidupan dan alam semesta. Dalam penelitian ini, penulis akan
mengeksplorasi dimensi spiritualitas yang terdapat dalam kisah pewayangan
Dewa Ruci. Spiritulitas dalam konteks ini tidak hanya berkaitan dengan aspek
keagamaan, tetapi juga dengan pemahaman yang lebih luas tentang hubungan
manusia dengan alam semesta, nilai-nilai moral, dan pencarian makna hidup.
Melalui analisis mendalam terhadap kisah Dewa Ruci, penulis berupaya untuk
mengungkap pesan-pesan yang tersembunyi di balik narasi yang menarik ini.
Penelitian ini memiliki relevansi yang signifikan dalam pemahaman tentang
budaya Jawa dan warisan seni tradisional. Penulis percaya bahwa melalui
pemahaman yang lebih mendalam tentang dimensi spiritual dalam kisah-kisah
pewayangan, kita dapat memperkaya pengalaman budaya dan meningkatkan
apresiasi terhadapat nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Selain itu, dengan
mempertimbangkan konteks kontemporer, kita juga dapat melihat bagaimana
nilai-nilai spiritualitas yang ditemukan dalam kisah Dewa Ruci dapat
memberikan inspirasi dan panduan bagi masyarakat modern dalam menghadapi
tantangan hidup. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bertugan untuk
mengeksplorasi dan menganalisis dimensi spiritualitas dalam kisah Dewa Ruci,
tetapi juga untuk memberikan wawasan yang lebih dalam tentang pentingnya
warisan budaya dalam memperkaya kehidupan spiritual dan moralitas kita.
Melalui pengungkapan temuan dan analisis yang penulis sajikan, penulis
berharap penelitian ini dapat menjadi kontribusi yang berarti dalam pemahaman
dan pengembangan budaya serta spiritualitas di Indonesia, khususnya dalam
konteks seni pewayangan dan cerita-cerita tradisional.

II. METODE PENELITIAN

Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, metode penelitian ini
menyelidiki sisi Britual dari cerita Dewa Ruci. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti untuk menggksplorasi dan memahami makna yang terkandung dalam
karya sastra secara menyeluruh.Selain itu, pendekatan kualitatif memungkinkan

192 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



peneliti untuk menekankan kompleksitas kebenaran spiritual yang diajarkan
oleh cerita tersebut.

Penelitian ini menggunakan sejumlah metode analisis, meliputi analisis
tekstual, analisis tema, dan analisis komparatif, untuk mengkaji kisah Dewa Ruci.
Analisis tekstual dilakukan dengan mencari kata, simbol, dan tema yang terkait
dengan topik spiritual dalam kisah tersebut.Sementara itu,analisis tematik
berusaha mengidentifikasi topik utama, seperti pencarian pencerahan spiritual,
kesabaran, pengorbanan, dan tujuan hidup. Untuk memperoleh pemahaman
yang lebih komprehensif, analisis komparatif juga dilakukan dengan
membandingkan simpulan yang ditarik dari kisah Dewa Ruci dengan gagasan
spiritualitas dalam budaya Jawa dan budaya lainnya.

Penelitian ini menggunakan sejumlah metode analisis,meliputi analisis
tekstual, analisis tema,dan analisis komparatif, untuk mengkaji kisah Dewa Ruci
.Analisis tekstual dilakukan dengan mencari kata,simbol,dan tema yang terkait
dengan topik spiritual dalam kisah tersebut.Sementara itu,analisis tematik
berusaha mengidentifikasi topik utama, seperti pencarian pencerahan spiritual,
kesabaran, pengorbanan, dan tujuan hidup. Untuk memperoleh pemahaman
yang lebih komprehensif, analisis komparatif juga dilakukan dengan
membandingkan simpulan yang ditarik dari kisah Dewa Ruci dengan gagasan
spiritualitas dalam budaya Jawa dan budaya lainnya.

Sumber data utama untuk penelitian ini adalah teks naratif Dewa Ruci, yang
dapat diperoleh dalam format digital dan cetak dari literatur pewayangan Jawa.
Peneliti akan memilih beberapa versi teks yang dianggap representatif dan
memiliki nilai budaya yang signifikan untuk menjamin keakuratan data. Setelah
pemilihan teks, aspek spiritual cerita akan dikategorikan dan diperiksa untuk
mengungkap makna yang lebih dalam.

Diharapkan pendekatan penelitian ini akan menghasilkan pemahaman
yang lebih mendalam tentang nilai-nilai spiritual yang ditemukan dalam narasi
Dewa Ruci. Meneliti penerapan cita-cita ini dalam terang spiritualitas
kontemporer dan budaya Jawa adalah tujuan lain dari penelitian ini.

III. PEMBAHASAN

Seni pewayangan, atau lebih dikenal dengan istilah wayang, merupakan
salah satu warisan budaya yang paling kaya dan menarik di Indonesia, khususnya
di Pulau Jawa. Kata "pewayangan" berasal dari kata "wayang" yang dalam bahasa
Jawa berarti "bayang atau "gambar". Dalam budaya Jawa,pertunjukan wayang
bukan hanya sekadar hiburan semata, namun juga sarana penyampaian nilai-
nilai moral, sejarah, dan spiritualitas. Sejarah seni pewayangan di Jawa memiliki
akar yang dalam dan berkembang seiring dengan perjalanan waktu,
menciptakan sebuah warisan seni yang abadi. Seni pewayangan umumnya
dikaitkan dengan pertunjukan wayang kulit namun wayang sendiri juga memiliki
beragam jenis seperti, wayang golek, dan wayang orang. Wayang kulit
menggunakan layar kulit sebagai media proyeksinya, wayang golek
menggunakan boneka kayu sebagai tokoh-tokohnya. Sementara wayang orang
diperankan oleh sekelompok orang dalam bentuk pementasan seperti drama
teater. Semuanya memiliki ciri khas yang unik dan menjadi bagian tak
terpisahkan dari budaya Jawa.

Seni pewayangan diyakini telah hadir di Jawa sejak awal abad ke-10 Masehi.
Asal mula seni ini masih diperdebatkan, namun mayoritas ahli setuju bahwa
pewayangan muncul dari pengaruh Hindu-Buddha yang masuk ke Jawa pada

193 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



masa itu. Bentuk awalnya mungkin berupa pertunjukan boneka kayu atau
tembikar yang dipadukan dengan cerita-cerita epik Hindu seperti Mahabharata
dan Ramayana. Pada masa Kerajaan Majapahit (abad ke-14 hingga ke-15
Masehi), seni pewayangan mengalami perkembangan pesat. Raja Hayam Wuruk,
penguasa Majapahit pada masa itu, terkenal sebagai penggemar wayang. Di
bawah perlindungannya seni pewayangan semakin berkembang dan mendapat
pengakuan yang luas. Pewayangan tidak hanya sebagai hiburan semata, tetapi
juga sebagai alat untuk menyampaikan ajaran moral dan nilai-nilai kebajikan
kepada masyarakat. Masuknya agama Islam ke Jawa pada abad ke-15 tidak
menghentikan perkembangan seni pewayangan. Sebaliknya, pewayangan terus
berkembang dengan menyesuaikan diri dengan nilai-nilai baru yang dibawa oleh
agama Islam. Tokoh-tokoh dalam pewayangan pun mulai diubah, seperti wayang
kulit yang awalnya menceritakan kisah-kisah epik Hindu-Buddha, kini juga
mengadaptasi kisah-kisah Islam, seperti kisah-kisah dari kitab suci Al-Qur'an.
Pada masa penjajahan Belanda di Jawa, seni pewayangan mengalami tantangan
baru. Meskipun mendapat tekanan dari pemerintah colonial yang mencurigai
pengaruh politik dalam pewayangan, seni ini tetap bertahan dan bahkan semakin
berkembang dengan menggunakan cerita-cerita yang lebih variatif, seperti
cerita-cerita lokal dan cerita-cerita dari literatur Barat. (Anggoro, 2018)

Meskipun masa kini telah membawa perubahan besar dalam masyarakat
Jawa dan Indonesia secara keseluruhan, seni pewayangan tetap bertahan sebagai
bagian yang tak terpisahkan dari identitas budaya Indonesia. Pertunjukan
wayang yang menggunakan teknologi modern dan menyentuh isu-isu
kontemporer menunjukkan adaptabilitas seni pewayangan dalam mengikuti
perkembangan zaman. Sejarah seni pewayangan di Jawa adalah bukti kekayaan
budaya Indonesia yang patut dilestarikarn dan dijunjung tinggi. Meskipun
menghadapi berbagai tantangan, seni pewayangan tetap menjadi bagian yang tak
terpisahkan dari identitas budaya Jawa dan warisan yang patut dijaga agar tetap
hidup dan berkembang di masa depan.
2.1 Sinopsis Lakon Dewa Ruci

Dalam mitos pewayangan, Dewa Ruci adalah nama dewa kerdil yang
ditemui Bima atau Werkudara dalam pencarian mereka akan sumber kehidupan.
Dewa Ruci juga merupakan nama pertunjukan wayang tentang dewa ini yang
mencakup ajaran moral dan filosofi kehidupan Jawa. Lakon wayang ini
merupakan interpolasi dari Mahabharata, oleh karena itu tidak termasuk dalam
teks asli India. Kisah Dewa Ruci menggambarkan kesetiaan seorang murid
terhadap gurunya, kebebasan dalam bertindak,dan perjuangan untuk
menemukan jati diri. Menurut filosofi Jawa, mengetahui jati diri seseorang akan
membawa pada pemahaman akan asal-usulnya sebagai makhluk cigaan Tuhan.
Pemahaman tentang Tuhan ini mengilhami keinginan untuk berperilaku sesuai
dengan kehendak Tuhan, bahkan untuk menjadi satu dengan Tuhan, yang
dikenal sebagai Mamugsaling Kawula Gusti (hamba yang menyatu dengan
Tuhan). Meskipun bukan merupakan bagian asli dari buku Mahabharata karya
Kresna Dwaipayana Byasa, narasi ini menampilkan karakter utama dari
Mahabharata, yaitu Bima, salah satu ksatria Pandawa yang paling tangguh.
Narasi sisipan ini sangat populer di masyarakat Jawa dan dibawakan oleh
sebagian besar dalang di Jawa. Narasi Dewa Ruci,yang menjadi referensi bagi
para dalang dan pendongeng saat ini, didasarkan pada karya-karya Yasadipura I
dari Surakarta (yang disebut-sebut sebagai guru dari pujangga Ranggawarsita)
yang hidup pada masa pemerintahan Pakubuwono III (1749-1788) dan

194 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



Pakubuwono V (1788-1820). Yasadipura I dijuluki sebagai pujangga
"penutup"Keraton Surakarta. ([Javanologi Explore]Cerita Wayang:Dewa Ruci
I PUI JAVANOLOGI, n.d.)

Dalam narasi atau lakon Dewa Ruci,Bima diberi misi oleh gurunya, Resi
Dorna, untuk mencari air suci yang dikenal dengan nama Tirta Prawitasari agar
ia dapat mencapai kesemornaan hidup. Namun pada kenyataannya, perintah ini
hanyalah tipu muslihat Resi Dorna untuk melenyapkan Bima agar ia tidak ikut
serta dalam Perang Bharatayudha yang telah direncanakan. Bima kemudian
ditugaskan untuk mencari air suci di hutan Tikbasara Gunung Candramuka.
Ketika Bima tiba di Gunung Candramuka, ia tidak menemukan air suci tersebut.
Alih-alih menemukan mata air suci kehidupan, Bima justru menemukan dua
raksasa yang dikenal scbagai Rukmuka dan Rukmala yang marah karena terusik
dengan kedatangan Bima lalu pertarunganpun terjadi antara Bima dan kedua
raksasa tersebut. Meskipun demikian, Bima berhasil mengalahkan kedua raksasa
tersebut. Ketika Bima mengalahkan kedua raksasa tersebut, mereka kembali ke
wujud aslinya, yang ternyata adalah Dewa Indra dan Dewa Bayu, yang tengah
dikutuk oleh Batara Guru. Karena tidak ada air kehidupan di tempat tersebut,
mereka memerintahkan Bima untuk kembali ke Astina. Setelah sampai di
Astiana Bima kembali menemui Resi Dorna untuk mencari jalan alternatif
setelah gagal mendapatkan air suci. Resi Doma berdalih bahwa ia hanya sedang
menguji Bima. Lalu sekali lagi bima diperintahkan untuk mencari air suci
kehidupan di tengah samudera. Bima sempat diliputi keraguan saat harus pergi
ke samudera karena ia merasa kecil di tengah samudera yang begitu luas.Namun
dengan tekad dan kemauan yang kuat untuk mencapai kesempurnaan hidup, ia
tetap menjalankan apa yang diperintahkan oleh gurunya. Bima menghadapi
berbagai tantangan saat mencari air suci kehidupan di samudera, termasuk
bertemu dengan Naga Nemburnawa yang tinggal di dasar samudera. Bima
menggunakan Kuku Pancanaka (Senjata khas atau pusaka milik Bima) untuk
menghancurkan Naga Nemburnawa. Kuku pancanaka adalah kuku yang sangat
tajam (bagian utama dari jari /jempol), yang bahkan mampu meretakkan dan
menumbangkan pohon dan akhirnya membunuh Naga Nemburnawa. Bima
bertemu dengan Dewa Ruei setelah kematian Naga Nemburawa. Dewa Ruci dewa
ruci digambarkan sebagai sosok dewa kerdil seukuran ibu jari. la mengundang
Bima untuk masuk ke dalam wujud kecilnya melalui telinga kirinya Bima juga
dikisahkan masuk ke dalam tubuh Dewa Ruci dan mempelajari hal-hal penting
di dalam tubuh Dewa Ruci.Dewa Ruci menegaskan bahwa meskipun air
kehidupan ada di dalam diri setiap individu,namun air itu tidak ada di mana-
mana.Bima menyadari bahwa instruksi Dewa Ruci sebenarnya adalah
manifestasi dari dirinya sendiri, yang datang untuk mengajarinya sebagai hasil
dari ketaatannya pada perintah gurunya (Dewa Ruci - Wikipedia bahasa
Indonesia, ensiklopedia bebas, n.d.)

2.2 Mendalami Konsep Spiritualitas dalam Konteks Budaya Jawa

Budaya Jawa, dengan segala keunikan dan kekayaannya, tidak hanya
mencerminkan sebuah warisan sejarah, tetapi juga mereakan sumber inspirasi
spiritual bagi masyarakatnya. Dalam konteks ini, spiritualitas Jawa telah
memainkan peran yang sangat penting dalam membentuk identitas dan
pandangan dunia orang Jawa. Konsep spiritualitas dalam budaya Jawa
mencakup beragam elemen, termasuk kepercayaan tradisional, filsafat, dan
praktik spiritual yang terkait erat dengan kehidupan sehari-hari. Dalam konteks
spiritualitas, aspek kepereayaan tradisional Jawa yang meliputi banyak unsur,

195 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



mulai dari animisme hingga penganut agama resmi seperti Islam, Hindu,
Buddha, dan Kristen menciptakan keragaman yang kaya dan kompleks dalam
pandangan dunia Jawa. Pada dasarnya, kepercayaan ini menekankan hubungan
erat antara manusia, alam, dan roh leluhur .Ritual-ritual seperti slametan,
upacara ruwatan, dan persembahan kepada leluhur merupakan bagian tak
terpisahkan dari kehidupan sehari-hari,yang menandai hubungan yang dalam
antara manusia dan dunia spiritual.

Dalam spiritualitas Jawa, terdapat konsep penting tentang keseimbangan
dan keselarasan antara manusia dengan alam semesta. Konsep ini sering kali
dinyatakan melalui konsep "Rasa, Manunggaling Kawula Gusti” yang
menggambarkan pencarian kesatuan dengan Yang Maha Kuasa. Manusia
dipandang sebagai bagian yang tak terpisahkan dari alam semesta, dan oleh
karena itu, keharmonisan dengan alam dan makhluk hidup lainnya menjadi
sangat penting. Prinsip keseimbangan juga tercermin dalam konsep Jawa "Wong
Sabar", yang menekankan kesabaran, ketenangan, dan penerimaan terhadap
takdir. Filosofi Jawa, terutama yang terkait dengan ajaran kebijaksanaan Jawa
seperti Kejawen, memainkan peran penting dalam membentuk konsep
spiritualitas. Prinsip-prinsip seperti "Luhur Budi Pekerti" (keutamaan moral),
"Rasa Karsa Dharmakerii" (kesadaran spiritual), dan "Manunggaling Kawula
Gusti" (persatuan dengan Yang Maha Kuasa) membimbing individu dalam
menjalani kehidupan yang bermakna dan beretika. Melalui praktik meditasi,
introspeksi, dan pembangunan diri, individu diarahkan untuk mencapai
kedamaian dalam pikiran, hati, dan jiwa. (Aji, 2018)

Seni dan budaya Jawa juga berperan sebagai sarangaekspresi spiritualitas.
Seni tradisional seperti wayang kulit, tari Jawa, dan musik gamelan tidak hanya
dianggap sebagai hiburan semata, tetapi juga sebagai bentuk ritual dan
komunikasi dengan dunia spiritual. Dalam wayang kulit misalnya, cerita-cerita
epik dipertunjukkan untuk mengilustrasikan konflik antara kebaikan dan
kejahatan, sementara gamelan digunakan dalam berbagai upacara keagamaan
dan kebudayaan. Dalam konteks budaya Jawa, konsep spiritualitas memainkan
peran sentral dalam membimbing kehidupan dan perilaku masyarakatnya. Dari
kepercayaan tradisional hingga filosofi kebijaksanaan, serta seni dan budaya,
spiritualitas Jawa mencerminkan hubungan yang mendalam antara manusia,
alam, dan dunia spiritual. Melalui pemahaman dan praktik spiritual ini,
masyarakat Jawa menjalani kehidupan yang diwarnai oleh keseimbangan,
keselarasan, dan pencarian makna yang mendalam.

2.3 Peran Pewayangan dalam Memperkuat Nilai-nilai Spiritual

Pewayangan, sebuah seni pertunjukan tradisional Jawa yang memadukan
cerita epik, musik, tari, dan wayang kulit, tidak hanya sekadar hiburan belaka. Di
balik pesonanya yang memukau, pewayangan memiliki peran yang mendalam
dalam memperkuat nilai-nilai spiritual bagi masyarakat Jawa dan Indonesia
secara luas. Dalam konteks ini, pewayangan bukan sekadar bercerita tentang
petualangan pahlawan dan dewa, namun juga menjadi wahana untuk
menyampaikan ajaran moral, etika,dan nilai-nilai spiritual yang melekat dalam
budaya Jawa. Salah satu aspek utama dari peran spiritual pewayangan adalah
kemampuannya untuk mengajarkan kebaikan, keadilan, dan kebenaran melalui
narasi yang menghibur. Cerita-cerita pewayangan sering kali memuat konflik
antara kebaikan dan kejahatan, di mana pahlawan dalam cerita harus
menghadapi berbagai rintangan dan godaan untuk mencapai kemenangan
moral. Contohnya adalah kisah Ramayana dan Mahabharata yang menjadi salah

196 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



satu narasi utama dalam pewayangan. Dalam kedua epik tersebut, karakter-
karakter seperti Rama, Sinta, Bima, dan Arjuna digambarkan sebagai simbol
kebaikan, sementara tokoh antagonis seperti Rahwan dan Duryudhana mewakili
kejahatan. Melalui perjuangan dan pengorbanan pahlawan-pahlawan ini,
pewayangan mengajarkan pentingnya mempertahankan nilai-nilai kebenaran
dan keadilan dalam menghadapi cobaan kehidupan. Selain itu, pewayangan juga
mengandung aspek pembelajaran spiritual melalui simbolisme dan filosofi yang
terkandung dalam setiap elemen pertunjukan. Wayang kulit tidak hanya sekadar
boneka yang digerakkan oleh dalang, tetapi juga dianggap sebagai media untuk
mempresentasik hubungan antara alam manusia dengan alam spiritual. Dalang,
sebagai pengendali wayang,dianggap sebagai perantara antara dunia nyata dan
dunia spiritual. Melalui pertunjukan wayang,masyarakat dapat memahami
konsep-konsep filosofis seperti karma, dharma, dan takdir dengan cara yang
lebih konkret dan mendalam.

Selain itu, musik dan tembang yang diiringi pertunjukan pewayangan juga
memiliki nilai spiritual yang mendalam. Tembang-tembang yang dinyanyikan
oleh sinden (penyanyi) dan gamelan (alat musik) tidak hanya mengiringi cerita,
tetapi juga mengandung pesan-pesan spiritual yang disampaikan melalui lirik-
liriknya. Dengan mendengarkan tembang-tembang tersebut, penonton dapat
merasakan suasana kedalaman emosi dan makna spiritual yang terkandung
dalam setiap baitnya. Peran pewayangan dalam memperkuat nilai-nilai spiritual
juga tercermin dalam pengaruhnya terhadap kehidupan schari-hari masyarakat
Jawa. Banyak pepatah, peribahasa, dan nilai-nilai etika yang berasal dari cerita-
cerita pewayangan yang masih dipegang teguh dan diamalkan oleh masyarakat.
Misalnya, konsep Bhinneka Tunggal Ika (berbeda-beda tetapi satu) yang menjadi
semboyan nasional Indonesia,memiliki akar filosofis yang dalam dalam cerita
pewayangan. (Wayang Spiritual - Desa Cisuru | Kab.Kab. Cilacap, n.d.)

Dalam konteks modern, peran pewayangan dalam memperkuat nilai-nilai
spiritual tetap relevan meskipun dihadapkan pada arus globalisasi dan
perkembangan teknologi. Pertunjukan pewayangan masih tetap eksis dan
diminati oleh masyarakat, baik untuk hiburan maupun untuk pembelajaran nilai-
nilai budaya dan spiritual. Selain itu, upaya untuk melestarikan dan
mengembangkan seni pewayangan juga terus dilakukan melalui berbagai inisiatif
pendidikan dan kebudayaan. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa
pewayangan memiliki peran yang sangat penting dalam memperkuat nilai-nilai
spiritual bagi masyarakat Jawa dan Indonesia secara luas. Melalui cerita-cerita
epik, simbolisme, musik, dan pengaruhnya terhadap kehidupan sehari-hari,
pewayangan tidak hanya sekadar seni pertunjukan, tetapi juga menjadi wahana
pembelajaran dan refleksi atas nilai-nilai yang mendasari kehidupan manusia.
2.4 Dimensi Spiritualitas Kisah Dewa Ruci

Pencarian Bima akan tirta prawita sari (air suci) dalam narasi Dewa Ruci
melambangkan upayanya untuk mencapai kesempurnaan spiritual dan realisasi
diri. Perjalanannya didorong oleh keinginan yang kuat untuk menyucikan
jiwanya dan mencapai pencerahan, dipandu oleh rasa hormat yang mendalam
kepada gurunya, Drona (Apriliani, 2024). Meskipun Drona telah menipunya,
yang bertindak di bawah pengaruh kekuatan saingan, Bima tetap setia dan
bertekad untuk memenuhi tugas tersebut, meskipun harus menghadapi risiko
besar. Sepanjang perjalanannya, Bima menghadapi berbagai tantangan,
termasuk bertarung melawan raksasa di hutan Tikbrasara dan menghadapi naga
Nemburnawa di kedalaman lautan. Ujian-ujian ini mewakili tantangan fisik dan

197 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



mental yang akhirnya membawanya untuk bertemu dengan sosok ilahi Dewa
Ruci. Dewa Ruci memberikan pengetahuan mistis, menginstruksikan Bima
untuk memasuki tubuhnya melalui telinga. Di dalamnya, Bima menemukan
dunia bercahaya dan mendapatkan wawasan mendalam tentang kesatuan antara
hamba dan Tuhan (manunggaling kawula Gusti).

Dimensi Spiritualitas dalam Kisah Dewa Ruci Kisah Dewa Ruci menyoroti
nilai-nilai moral dan etika yang fundamental dalam budaya Jawa, seperti
kejujuran, pengorbanan, dan kesetiaan. Bima sebagai tokoh utama
menggambarkan keteladanan dalam memperjuangkan kebenaran dan kebaikan,
yang menjadi inspirasi bagi pembaca untuk meneladani nilai-nilai tersebut
dalam kehidupan sehari-hari. Dewa Ruci dalam kisah ini juga melambangkan
konsep kebijaksanaan dan pencerahan spiritual. Melalui perjalanan hidupnya, ia
menemukan pemahaman yang mendalam tentang hakikat kehidupan dan
hubungan antara manusia dengan alam semesta. Hal ini mengajarkan pembaca
untuk mencari pencerahan dalam batin mereka sendiri dan menemukan
kedamaian serta kebijaksanaan dalam setiap tindakan. Kisah Dewa Ruci juga
menggambarkan hubungan antara manusia dan Tuhan, serta konsep karma atau
hukum sebab-akibat dalam kehidupan.Dalam kisah Dewa Ruci, Bima melewati
berbagai ujian dan pengorbanan sebagai bagian dari karma yang harus dia jalani,
namun pada akhirnya dia mencapai pencerahan dan kembali ke alam dewa
sebagai puncak dari perjalanan spiritualnya.

Pesan-pesan spiritual yang disampaikan melalui kisah Dewa Ruci meliputi
pentingnya kesabaran, kebijaksanaan, dan pengorbanan dalam mencapai tujuan
spiritual. Kisah ini juga mengajarkan pembaca untuk memahami bahwa
pencarian makna hidup dan pencerahan tidaklah mudah, namun dengan
ketekunan dan keyakinan, manusia dapat mencapai kesempurnaan spiritual.
Melalui analisis ini, kita dapat memahami betapa kaya dan mendalamnya pesan-
pesan spiritual yang terkandung dalam kisah Dewa Ruci. Kisah ini bukan hanya
sekadar cerita hiburan, tetapi juga merupakan wahana untuk menyampaikan
nilai-nilai spiritual dan etika yang dapat menginspirasi pembaca untuk menjalani
kehidupan dengan penuh makna dan kesadaran spiritual.

2.5 Implikasi dan Relevansi

Penelitian ini memiliki signifikansi yang besar terhadap pemahaman
tentang spiritualitas dalam budaya Jawa. Dengan mengungkap dimensi spiritual
dalam kisah Dewa Ruci, kita dapat lebih memahami nilai-nilai budaya Jawa yang
mendalam dan kompleks, serta bagaimana nilai-nilai tersebut tercermin dalam
karya sastra tradisional. Cerita Dewa Ruci memiliki relevansi yang besar dalam
konteks spiritualitas modern. Pesan-pesan yang disampaikan melalui kisah ini,
seperti pentingnya kesabaran, pengorbanan, dan pencarian makna hidup, tetap
relevan dan dapat menjadi inspirasi bagi individu dalam menjalani kehidupan
spiritual di era kontemporer.

Penelitian ini juga memiliki implikasi penting untuk pengembangan seni
dan budaya di masyarakat. memahami nilai-nilai spiritual yang terkandung
dalam kisah Dewa Ruci, kita dapat lebih menghargai dan melestarikan warisan
budaya kita, serta menggunakan karya sastra tradional sebagai sarana untuk
menginspirasi dan mendidik generasi masa depan. Melalui penelitian ini,
diharapkan dapat terjadi pemahaman yang lebih dalam tentang nilai-nilai
spiritualitas dalam budaya Jawa dan bagaimana nilai-nilai tersebut dapat
memengaruhi cara kita memandang dan menjalani kehidupan. Selain itu,
penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi yang berarti bagi

198 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



pengembangan seni dan budaya di masyarakat, serta meningkatkan apresiasi
terhadap warisan budaya kita yang kaya dan beragam.

IV. KESIMPULAN

Penelitian ini telah mengungkap dimensi spiritualitas dalam kisah Dewa
Ruci dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan analisis konten. Melalui
analisis terhadap teks cerita dan temuan-temuan dari literatur sastra dan budaya
Jawa, kita dapat memahami bahwa kisah Dewa Ruci bukan hanya sekadar cerita
hiburan, tetapi juga menyampaikan pesan-pesan spiritual yang mendalam.
Temuan penelitian ini memperkuat pentingnya dimensi spiritualitas dalam karya
sastra tradisional, seperti pewayangan Jawa. Kisah Dewa Ruci menjadi salah satu
contoh yang menonjol tentang bagaimana sastra tradisional tidak hanya
menghibur, tetapi juga memiliki nilai-nilai yang mendidik. Kisah Dewa Ruci
bukan hanya sekadar narasi, tetapi juga mengandung ajaran-ajaran moral, etika,
dan spiritualitas yang perlu di eksplorasi lebih dalam. Kisah Dewa Ruci
mencerminkan nilai-nilai yang terkandung dalam kearifan budaya Jawa, serta
dapat memberikan inspirasi bagi pemirsa untuk mencari pemahaman yang lebih
dalam tentang diri mereka sendiri dan dunia di sekitar mereka. Melalui
kesusastraan Jawa dan tradisi pewayangan, kita dapat memahami dan
menghargai kekayaan budaya Indonesia serta melihat bagaimana nilai-nilai
budaya dan spiritualitas tercermin dalam kisah-kisah yang disampaikan melalui
seni dan sastra.

Meskipun penelitian ini telah memberikan wawasan yang berharga tentang
dimensi spiritualitas dalam kisah Dewa Ruci, masih ada tantangan dan peluang
untuk penelitian lebih lanjut di masa depan. Penelitian selanjutnya dapat
mengeksplorasi lebih dalam tentang aspek-aspek spiritual lainnya dalam
pewayangan Jawa, serta menghubungkannya dengan konteks budaya dan
spiritualitas modern. Dengan demikian, melalui penelitian ini, kita dapat
menyimpulkan bahwa kisah Dewa Ruci tidak hanya merupakan warisan budaya
yang berharga bagi masyarakat Jawa, tetapi juga merupakan sumber inspirasi
dan kebijaksanaan spiritual bagi kita semua. Penting bagi kita untuk terus
menghargai dan melestarikan karya sastra tradisional seperti Dewa Ruci, karena
di dalamnya terkandung nilai-nilai yang dapat membimbing kita dalam mencari
makna hidup dan mencapai pencerahan spiritual.

DAFTAR PUSTAKA

[Javanologi Explore] Cerita Wayang: Dewa Ruci I PUI JAVANOLOGI. (nd.).
Diambil 7 Maret 2025, dari https:/javanologi.uns.ac id/2022/11/28/dewa-
ruci/

Aji, M. (2018). KONSEP SPIRITUALITAS DALAM MISTIK KEJAWEN (Studi
atas Buku Agama Jawa: Ajaran, Amalan, dan Asal-usul Kejawen).

Anggoro, B. (2018). "Wayang dan Seni Pertunjukan" kajian Sejarah
Perkembangan Seni Wayang di Tanah Jawa sebagai Seni Pertunjukan dan
Dakwah. JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 2(2), 257-268.

Apriliani, W. A. (2024). Tasawuf dalam Layar Wayang: Mengupas Makna
Spiritual Dewa Ruci. Jurnal Riset Agama, 4(3), 194-2009.

Budiman, I., Pandanwangi, A., & Dewi, B. S. (2023). Visualisasi Nilai Spiritual
Dewa Ruci dalam Karya Seni Lukis. Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan
Budaya, 9(2), 609.

Dewa Ruci - Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas. (nd.). Diambil 8

199 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



Maret 2025, dari https:/fid.wikipedia.org/wiki/Dewa_ Ruci

Ghofir, J. (2013), Nilai Dakwah dalam Kebudayaan Wayang. Jurnal Dakwabh,
14(2),235-261.

Jb., M. C. (2017). Spiritualitas Islam dalam Budaya Wayang Kulit Masyarakat
Jawa dan Sunda. Jurnal Sosiologi Agama, 9(1), 38.

Nurgiyantoro, B. (2011). Wayang Dan Pengembangan Karakter Bangsa. Jurnal
Pendidikan Karakter, 1.

Setiawan, E. (2017). MAKNA FILOSOFI WAYANG PURWA DALAM LAKON
DEWA RUCI. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 5(2), 399-418.

Sucipta, M. (2010). Ensiklopedia Wayang dan Silsilahnya. Penerbit Narasi.

Sulhatul, H. (nd.). KAJIAN BUDAYA LAKON WAYANG BIMA PERSPEKTIF
ONTOLOGI.

Surija, I. W. (2019). KAJIAN SATYA LAKSANA BIMA TERHADAP GURU
DRONA MASIH RELEVAN SEBAGAI NILAI PENDIDIKAN KARAKTER
DALAM CERITA WAYANG LAKON DEWA RUCI. Jurnal PASUPATI,
6(1),42.

Wayan, K. I., Putu, S. I. G., & Darma, P. I. G. M. (2024). Analisis Nilai Ketaatan
dan Kejujuran Tokoh Bima Mengemban Tugas Mencari Tirta Pawitra
Dalam Cerita Dewa Ruci. JURNAL DAMAR PEDALANGAN, 4(2), 100-107.

Wayang Spiritual - Desa Cisuru | Kab. Kab. Cilacap. (n.d.). Diambil 8 Maret
2025, dari https://cisuru.desa.id/wayang- spiritual/

Yunior Dhian Bagaskara, Joko Sujarwo, Radhitya Kusuma Negara, Rizky
Kusuma Adi, Gibson Samuel Imbenai, Tegar Taryan Margatama, & Albertus
Prasojo. (2024). CITRA SPIRITUALITAS MASYARAKAT JAWA DALAM
SEJARAH SENI PERTUNJUKAN WAYANG. ENGGANG: Jurnal
Pendidikan, Bahasa, Sastra, Senti, dan Budaya, 4(1), 215-232.

200 | Volume 16 Nomor 2, September 2025 http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/sanjiwani



