
 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       140 

KONTRIBUSI PURA TERHADAP 
PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA HINDU 

 
Oleh 

1 Mardwiatmoko 
 

Email : natha.atmoko@gmail.com   
1 SMP Negeri 1 Permata Kecubung, Sukamara, Kalimantan Tengah 

 
 
 

Article Received: 10 Januari 2025 ; Accepted: 15 Maret 2025 ; Published: 1 April 2025 
 
 

 
Abstract 

 
The temple is one of the sacred buildings for Hindus to perform religious activities. Activities 

in the temple are closely related to learning Hindu Religious Education. Until now, there is still no 
optimization of the use of temples as an alternative learning resource for students. All aspects 
contained in the temple contribute to the achievement of student competence in learning Hindu 
Religious Education. On the material of the form and structure of holy places in Hinduism, all 
buildings contained in the tri mandala can function as a source of student learning. In dharma gita 
and mantra materials, religious ritual activities in temples can support student learning activities 
through listening and practicing activities. In the panca yajñā material, students' practical activities 
through their participation in the yajñā ritual in the temple will support the concept of the material 
obtained by students in class. In the tri kaya parisudha material, the temple can be a vehicle for 
students in training the application of the tri kaya parisudha concept. The material of prayer facilities 
is carried out through practical learning to make prayer facilities in temples, so that students can be 
trained in scientific ways of thinking by finding evidence of the truth of the theory of something they 
have learned in class. Teachers should be able to direct, guide, and be an example for students to 
play an active role in temple activities. 
 
Keywords: Hindu Education, Learning, Temple . 
 
 

I. PENDAHULUAN 
Kurikulum Pura adalah salah satu 

bangunan suci bagi umat Hindu untuk 
melakukan aktivitas keagamaan.  Selain pura, 
bangunan tempat suci Agama Hindu lainnya 
adalah candi, balai basarah dan sebagainya. 

Bahkan bagi umat Hindu di berbagai belahan 
dunia, mereka lebih mengenal kuil sebagai 
tempat sucinya. Kata pura berasal dari kata pur 
yang berarti kota, benteng atau kota yang 
dibentengi. Pura berarti suatu lokasi yang 
khusus digunakan untuk kegiatan kesucian 
dengan dipagari tembok. Hampir semua pura 

mailto:natha.atmoko@gmail.com


 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       141 

(tempat suci), dibentengi dengan tembok atau 
pagar untuk memisahkan dengan lokasi 
sekelilingnya yang dianggap tidak suci. Pada 
mulanya istilah pura dipakai untuk menyebut 
nama istana. Istilah pura pada waktu itu 
dimaksudkan sebagai tempat terhormat, 
kemudian sebagai tempat yang disucikan, dan 
tempat suci. Pada zaman Bali kuna tidak 
ditemukan istilah pura sebagai tempat suci, 
namun istilah yang digunakan adalah Hyang. 
Istilah pura baru dikenal setelah pemerintahan 
Raja Gelgel, Sri Kresna Kepakisan, yang 
membawa tradisi Jawa Timur ke Bali 
(Sutriyanti et al., 2020:2-3). 

Selain sebagai tempat sembahyang, pura 
juga berfungsi untuk melakukan pendidikan 
tattwa, susila/etika dan upacara/ritual. 
Pendidikan tattwa dilakukan melalui dharma 
wacana. Pendidikan susila dilakukan melalui 
pelatihan perilaku baik dari segi berbicara dan 
berbuat yang beretika. Pendidikan upacara 
yaitu mendidik umat secara langsung dengan 
jalan kerja sosial mengerjakan upakara ritual 
(Duwijo & Darta, 2014:94). Pendapat ahli 
tersebut menyiratkan makna bahwa aktivitas di 
pura berkaitan erat dengan Pendidikan Agama 
Hindu yang diselenggarakan pada seluruh 
jenjang pendidikan baik formal maupun non 
formal yang disebut dengan mata pelajaran 
Pendidikan Agama Hindu. Materi pelajaran 
Pendidikan Agama Hindu yang dominan 
bersifat abstrak lebih tepat apabila dilakukan 
melalui pembelajaran kontekstual, sebab dapat 
merangsang siswa untuk menghubungkan 
konsep materi dengan pengalaman belajarnya 
pada kondisi lingkungan yang mendukung 
bagi tercapainya pemahaman konsep. Dengan 
demikian, materi yang diserap akan bertahan 
lama dalam ingatan. Adapun lingkungan yang 
dimaksud adalah pura, sebab sebagian besar 
materi pelajaran Pendidikan Agama Hindu 
diaplikasikan melalui aktivitas keagamaan di 
pura.  

Pendidikan agama dan peningkatan budi 
pekerti adalah bagian integral dalam 
pembaharuan dan strategi pembangunan 

nasional. Sama halnya dengan mata pelajaran 
lainnya, Pendidikan Agama Hindu bukan 
hanya sebatas pada domain kognitif, 
melainkan juga termasuk ranah afektif dan 
psikomotorik. Esensi dari Pendidikan Agama 
Hindu adalah pengamalan, tidak hanya sekedar 
memahami teori atau konsep materi saja. 
Kriteria guru Agama Hindu dikatakan berhasil 
apabila siswa mengalami perubahan menuju 
arah yang positif dalam aspek kognitifnya 
yang dicerminkan melalui penguasaan siswa 
terhadap materi ajar, serta meningkatnya aspek 
afektif siswa yang ditujukkan melalui 
perilakunya dalam kehidupan bermasyarakat 
dan pelaksanaan bhaktinya kepada Sang 
Hyang Widhi. Selain itu, siswa juga terampil 
dalam kegiatan keagamaan, misalnya 
pembuatan upakara, dharma gita dan lain-lain. 
Fenomena yang terjadi saat ini belum 
menunjukkan kriteria tersebut. Proses 
pengajaran Pendidikan Agama Hindu di 
berbagai jenjang pendidikan terkesan hanya 
terbatas pada ruang kelas. Seorang guru 
mengetahui capaian kompetensi siswa dalam 
tiga ranah penilaian (afektif, kognitif, dan 
psikomotor) hanya terbatas di lingkungan 
sekolah tanpa diimbangi dengan penerapannya 
di lingkungan masyarakat. Peran guru 
Pendidikan Agama Hindu sebagai fasilitator 
dengan memberikan kemudahan atau 
memfasilitasi siswa dalam pembelajaran dan 
perannya sebagai motivator dengan 
membangkitkan semangat belajar siswa baru 
dapat dirasakan terbatas pada dinding-dinding 
ruang kelas. Selain itu, minimnya pemanfaatan 
pura untuk dijadikan  sumber belajar alternatif 
bagi siswa demi mencapai tujuan pendidikan 
masih terjadi sampai saat ini. Pada umumnya 
penggunaan pura hanya dijadikan sebagai 
tempat penyelenggaran pendidikan nonformal. 
Lebih daripada itu sebenarnya pura dapat 
difungsikan sebagai laboratorium mata 
pelajaran Pendidikan Agama Hindu sebagai 
wahana untuk pengakajian, penyelidikan, dan  
mengaplikasikan konsep maupun teori yang 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       142 

diperoleh melalui kegiatan pembelajaran di 
bangku pendidikan. 

Apabila guru dapat mengembangkan 
empat kompetensinya, yaitu kompetensi 
kepribadian, kompetensi pedagogik, 
kompetensi sosial, dan kompetensi profesional 
maka seluruh aspek yang ada di pura baik 
struktur bangunan, pinandita/pandita, acara 
agama, sarana upacara, struktur organisasi 
pura, dan interaksi sosial tentunya dapat 
menjadi penunjang bagi tercapainya tujuan 
Pendidikan Agama Hindu sesuai yang dimuat 
dalam catur purusa artha dan juga telah 
dirumuskan oleh PHDI serta yang paling 
penting adalah pendidikan agama Hindu harus 
dapat menciptakan kepribadian siswa yang 
baik dan dapat mengikis dekadensi moral yang 
terjadi saat ini (Setyaningsih, 2019). Untuk 
mencapai tujuan yang dimaksud, figur guru 
tidak hanya dituntut untuk meningkatkan 
kompetensinya dalam penggunaan literasi 
digital sesuai perkembangan teknologi 
informasi dan komunikasi, tetapi pemanfaatan 
seluruh aspek yang berpotensi untuk mencapai 
tujuan pendidikan seperti yang diharapkan, 
adalah keniscayaan untuk diupayakan. Oleh 
karena itu, dalam kajian pustaka ini akan 
dibahas lebih tajam dan terperinci mengenai 
kontribusi pura terhadap Pembelajaran 
Pendidikan Agama Hindu yang dapat 
dijadikan referensi bagi seluruh stakeholder 
dalam bidangnya demi peningkatan kualitas 
Pendidikan Agama Hindu yang pada akhirnya 
dapat meningkatkan kualitas pendidikan 
nasional guna menciptakan generasi bangsa 
yang memiliki daya saing pada percaturan 
global, beretika, dan memiliki sradha dan 
bhakti. 

 
II. METODE 

Dalam penyusunan artikel ini, penulis 
menggunakan studi kepustakaan. Literatur 
primer dan sekunder juga dimanfaatkan 
sebagai sumber supaya memperoleh analisis 
dan simpulan yang mendalam.  

 

III.  HASIL DAN PEMBAHASAN 
Untuk mengoptimalkan kontribusi 

pura terhadap pembelajaran Pendidikan 
Agama Hindu, diperlukan kemampuan guru 
untuk melakukan bimbingan, arahan, dan 
pendampingan kepada siswa untuk melibatkan 
diri secara aktif dalam kegiatan di pura yang 
relevan dengan kepentingan siswa. Dalam 
kajian pemikiran ini dijabarkan mengenai 
kontribusi pura terhadap pembelajaran 
Pendidikan Agama Hindu sebagai berikut: 
 
3.1. Struktur Bangunan Pura 

Struktur pura dibangun dengan 
berpedoman pada konsep tri mandala. 
Konsepsi tri mandala pada intinya merupakan 
pedoman dalam pembagian area yang ada di 
lingkungan kompleks pura menjadi tiga zona 
berdasarkan tingkat kesuciannya. Tri mandala 
berasal dari kata tri yang berarti tiga dan 
mandala yang berarti wilayah/daerah. 
Sehinnga tri mandala berarti tiga kawasan 
dalam wilayah tempat suci. Adapun bagian-
bagiannya adalah: 1). Nista mandala adalah 
zona paling luar yang merupakan pintu masuk 
pura dari luar area. Kawasan ini pada umumya 
berupa taman atau lapangan, dapat 
dimanfaatkan untuk pementasan tari atau 
persiapan ritual keagamaan. Sebelum 
memasuki nista mandala, ditemui candi bentar, 
yang berfungsi sebagai penyeleksi umum; 2). 
Madya mandala merupakan area tengah 
sebagai tempat umat beraktivitas dan fasilitas 
pendukung. Di dalam area ini terdapat bale 
kul-kul, bale gong, wantilan, bale pesandekan, 
dan perantenan. Di sebagian pura, bale kul-kul 
dan perantenan berada di nista mandala; 3). 
Utama mandala adalah area yang paling suci 
dari pura dan berada di zona paling dalam. 
Untuk memasuki kawasan ini umat wajib 
melewati kori agung atau candi kurung dengan 
tiga pintu. Pintu tengah merupakan pintu 
utama yang diapit oleh dua pintu di kedua 
sisinya. Padmasana, pelinggih, meru, bale 
piyasan, bale pepelik, bale panggungan, bale 
pawedan, bale murda, dan gedong 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       143 

penyimpenan terdapat dalam zona ini (Sutirta, 
2020:11-14). Untuk mendapatkan gambaran 
mengenai konsep tri mandala, disajikan dalam 
gambar 1: 

 
 

 
 
Gambar 1. Struktur Pura 
Sumber: (Sutirta, 2020:13) 
 
Struktur bangunan pura dapat 

berkontribusi maksimal terhadap 
pembelajaran Pendidikan Agama Hindu 
terutama pada materi “bentuk dan struktur 
tempat suci dalam Agama Hindu” apabila guru 
dapat menyelenggarakan pembelajaran secara 
langsung di pura dengan model kontekstual 
(CTL) atau disebut model pembelajaran 
kontekstual dengan pendekatan outdoor 
learning. Dengan memanfaatkan pura sebagai 
sumber belajar, akan menciptakan pengalaman 
bermakna bagi siswa, sebab mereka dapat 
mengamati secara langsung terhadap obyek 
yang dijadikan materi ajar tanpa melalui 
perantara tampilan video, gambar, poster dan 
lain-lain, sehingga siswa memperoleh 
pengetahuan secara menyeluruh dan terperinci 
guna mempermudah dalam menyerap materi 
yang dipelajari. Dengan menyelenggarakan 
pembelajaran di pura, berarti guru dan siswa 
secara tidak langsung telah menjalankan 
petunjuk sastra suci dengan melakukan 
tīrthayātrā sesuai yang dimuat dalam 
Sarasamuscaya 285 disebutkan: 

 
“Sada daridrairrapi hi cakyam praptum 

nardhipa tirthabhigamanam punyam yajnerapi 
wicisyate” 

  
Terjemahan dalam  bahasa Kawi (Jawa 

Kuna): 
"Apan mangke kottamning tirthayatra, 

atyanta pawitra, Iwih sangkeng kapawananing 
yajñā, wenang ulahakena ring daridra".  

 
Terjemahannya:  
Sebab keutamaan tīrthayātrā itu, amat 

suci, lebih utama daripada  pensucian dengan 
yajña, tīrthayātrā (kunjungan ke tempat- 
tempat suci) dapat dilakukan oleh si miskin 
(Samiti, 2021:208-209). 

 
Susetyo (dalam Khaerani, 2020) 

menyatakan bahwa pendekatan outdoor 
learning merupakan pendidikan yang 
dilangsungkan di luar kelas dengan melibatkan 
pengalaman yang memerlukan keikutsertaan 
siswa untuk melibatkan dirinya dalam 
tantangan petualangan yang menjadi dasar dari 
aktivitas luar kelas. Archibald Callaway 
memaknai outdoor learning sebagai bentuk 
aktivitas belajar yang dilakukan di luar ruang 
kelas. Sebelum dilaksanakan kegiatan 
pembelajaran dengan model kontekstual, 
terlebih dahulu guru merencanakan 
pelaksanaan pembelajaran dengan 
menjabarkan kompetensi dasar menjadi 
sejumlah indikator pencapaian kompetensi, 
menentukan kedalaman dan keluasan materi 
ajar, penyampaian materi dengan metode yang 
variatif disertai teknik penilaian. Langkah-
langkah pembelajaran yang dilakukan dalam 
kegiatan pembelajaran dengan model ini 
adalah: a). Menyampaikan kompetensi yang 
harus dicapai dan manfaat dari proses 
pembelajaran serta pentingnya materi ajar 
yang akan dipelajari (Modelling); b). Guru 
mengarahkan siswa untuk mengamati dan 
mencatat seluruh bagian tri mandala beserta 
bangunan yang terdapat pada setiap zona pura 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       144 

(Inquiry); c). Guru memberi kesempatan 
kepada siswa untuk menyampaikan pertanyaan 
terkait hal-hal yang belum diketahui dalam 
kegiatan pengamatan (Questioning); d). Guru 
membentuk kelompok belajar dengan 
memperhatikan perbedaan karakteristik siwa 
untuk melakukan diskusi bersama teman 
sekelompoknya berdasarkan hasil catatan yang 
didapatkan dari pengamatan, guna dijadikan 
bahan diskusi dengan kelompok yang lain 
untuk selanjutnya dipresentasikan (Learning 
Community); e).Guru memfasilitasi siswa 
untuk membuat pengertian secara mandiri atau 
menyimpulkan materi dari kegiatan 
sebelumnya yang telah dilakukan 
(Constructivism); f). Guru mengarahkan siswa 
untuk merefleksi kegiatan pembelajaran yang 
telah dilakukan. siswa diminta oleh guru untuk 
mengulas dan merangkum materi (Reflection); 
dan g). Guru melakukan penilaian secara 
obyektif dengan sistem penilaian autentik 
(Authentic Assessment).  

Penyusunan penilaian autentik 
dilakukan dengan menggunakan lembar 
penilaian sikap spiritual dan sosial untuk 
mengukur domain afektif, instrumen tes tulis 
digunakan untuk mengukur domain kognitif, 
dan  rubrik penilaian keterampilan siswa dalam 
keterlibatannya saat diskusi dan presentasi 
digunakan untuk mengukur domain 
psikomotorik siswa. Penilaian autentik 
bermanfaat bagi guru untuk menentukan 
sistem terbaik supaya semua siswa dapat 
mencapai kompetensi yang diharapkan, 
walaupun dengan satuan waktu yang beragam. 
Struktur afektif, psikomotorik, dan kognitif 
dicapai melalui penyelesaian tugas yang 
menunjukkan siswa telah berperan secara aktif 
dan kreatif. Dengan demikian, kegiatan 
asesmen dilakukan  selama proses 
pembelajaran berlangsung dan setelah selesai 
proses pembelajaran. Sesuai dengan fungsi 
masing-masing bagian struktur pura, maka 
tempat yang paling ideal untuk melaksanakan 
pembelajaran di pura adalah pada bagian 
wantilan. 

3.2.   Dharma Gita dan Mantra  
Sebagai salah satu bagian dari sad 

dharma, yaitu enam strategi pembinaan untuk 
menanamkan nilai-nilai ajaran Hindu kepada 
umat maupun siswa, metode pembelajaran 
dharma gita menggunakan cara bernyanyi 
dalam proses transfer pengetahuan. Nyanyian-
nyanyian yang dilantunkan bermuatan ajaran-
ajaran kebenaran. Dharma gita di Jawa disebut 
kidung, di Kalimantan Tengah disebut 
kandayu, di Bali disebut dengan tembang. 
Tembang dalam dharma gita terdiri dari empat 
golongan yaitu sekar rare, sekar alit, sekar 
madya dan sekar agung. Dharma gita adalah 
nyanyian-nyanyian suci sebagai bentuk 
pemujaan kepada Tuhan Yang Maha Esa. 
Dharma gita berasal dari kata dharma yang 
berarti kebenaran, kesucian dan gita yang 
berarti lagu. Sehingga dharma gita memiliki 
arti nyanyian-nyanyian kebenaran atau 
nyanyian-nyanyian kesucian. Selain merujuk 
pada kebenaran dan kesucian, kata dharma 
sering digunakan sebagai istilah agama. 
Pengertian dharma gita itu sendiri adalah suatu 
lagu atau nyanyian yang digunakan dalam 
pelaksanaan ritual Agama Hindu.  

Sedangkan mantra atau mantram yang 
biasanya disebut juga puja, yang diartikan 
suatu doa berupa kata atau rangkaian kata-kata 
yang bersifat relegius yang ditujukan kepada 
Ida Sang Hyang Widhi Wasa/Tuhan Yang 
Maha Esa. Mantra adalah doa permohonan 
atau pujian atas kebesaran kemahakuasaan dan 
keagungan Ida Sang Hyang Widhi 
Wasa/Tuhan Yang Maha Esa. Dalam bahasa 
Inggris, mantra atau mantram berasal dari akar 
kata man atau mind dan metal yang diserap 
dari kata latin ments (mind), yang bersumber 
dari kata Yunani menos (mind). Menos, mens, 
metal, mind serta kata mantra berakar dari kata 
kerja Sansekerta man yang artinya “untuk 
meditasi”. Ia mempunyai pikiran yang ia 
meditasikan. Ia berkontemplasi pada kata 
sebuah “mantra” untuk “meditasi”. Mantra 
adalah suara yang berisikan gabungan silabel 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       145 

dari sebuah kata Watra (dalam Sueca et al., 
2020:3). 

Pada umumnya materi dharma gita dan 
mantra diajarkan dengan metode drill pada 
proses pembelajaran di ruang kelas. Metode 
latihan (drill) adalah suatu metode yang 
mendorong siswa untuk melakukan aktivitas 
latihan secara kontinyu dan berulang-ulang 
untuk menguasai suatu kompetensi atau 
keterampilan tertentu. Teknik mengajar ini 
menganjurkan siswa untuk melaksanakan 
aktivitas latihan supaya mempunyai kecakapan 
atau keterampilan yang lebih tinggi dari materi 
yang dipelajari. Metode drill bertujuan untuk 
memperkuat keterampilan agar menjadi 
permanen (Fahrurrozi et al., 2022).  

Proses pembelajaran di ruang kelas 
dengan materi dharma gita maupun mantra 
yang biasanya dilakukan adalah sebagai 
berikut: 1). Siswa membaca teks materi berupa 
dharma gita dan mantra. Atau siswa 
mengamati video terkait cara menyanyikan 
dharma gita dan pengucapan mantra. Selain itu 
dapat juga guru mendemonstrasikan nyanyian 
dharma gita dan pengucapan mantra dan siswa 
melakukan pengamatan terhadap guru 
(Stimulation); 2). Siswa mengajukan 
pertanyaan tentang bagaimana cara 
menghafalkan dan menyanyikan dharma gita 
maupun mantra dengan benar (Problem 
Statement); 3). Guru memberikan informasi 
tentang berbagai jenis dharma gita atau juga 
mantra (Data Processing); 4). Secara 
bergiliran, siswa maju di depan kelas untuk 
mempraktikkan dharma gita atau 
mengucapkan mantra secara berulang sampai 
pada tahap pencapaian kompetensi yang 
diharapkan (drill dan Verification); 5). Guru 
memberikan kesempatan kepada siswa untuk 
menyimpulkan semua materi (Generalization).  

Kegiatan menyanyikan dharma gita 
terutama sekar alit dan sekar madya serta 
pengucapan mantra tri sandya dan panca 
sembah selalu dilakukan pada saat 
pelaksanaan upacara yajñā di pura. Sehingga 
melalui arahan dan keteladanan guru terhadap 

siswanya untuk melibatkan diri secara aktif 
dalam aktivitas keagamaan di pura, para siswa 
akan terbiasa mendengar serta mempraktikkan 
dharma gita dan mantra. Selain melakukan 
pembelajaran di kelas, secara tidak langsung 
mereka juga belajar materi dharma gita dan 
mantra di pura. Dengan pola pembiasaan 
(habituation) akan membentuk sikap dan 
perilaku siswa yang relatif tetap dan bersifat 
otomatis melalui proses pembelajaran praktik 
menyanyikan dharma gita dan pengucapan 
mantra secara konsisten dan kontinyu yang 
dilakukan secara bersama-sama seluruh umat 
di pura. Alunan nyanyian suci pada waktu 
persembahyangan memberikan rasa tenang 
dan damai yang hakiki. Manfaat lain dari 
melantunkan dharma gita pada intinya sebagai 
bentuk bhakti kepada Tuhan Yang Maha Esa 
dan sebagai bentuk pemujaan terhadap 
keagungan-Nya. Oleh sebab itu dalam 
penyelenggaraan yajnya diharuskan untuk 
melantunkan dharma gita sebab hal tersebut 
akan memberi implikasi pada tercapainya 
tujuan yajñā yang diselenggarakan 
(Dharmawan, 2020).  

Sedangkan mantra juga dapat 
dikelompokkan sebagai seni suara sebab 
diucapkan dengan chanda, yakni tinggi 
rendahnya intonasi secara sistematis sehingga 
menimbulkan keharmonisan suara. 
Pengucapan mantra yang benar membutuhkan 
pelatihan, supaya intonasi dan tekanan-
tekanan suara dapat diucapkan dengan benar. 
Mantra yang diucapkan sesuai dengan 
ketentuan dapat menggerakkan energi yang 
paling dasar dalam diri manusia serta juga 
dikatakan dapat mengundang segala energi 
alam. Teknik untuk menguasai suatu mantra, 
sehingga disebut menjadi orang siddhi mantra 
(mantra siddhi) adalah dengan melalui latihan 
dan pembinaan Pudja (dalam Surada, 2019). 
Siswa mengikuti kegiatan persembahyangan di 
pura  dipimpin oleh seorang pandita/pinandita, 
yaitu seorang rohaniwan Hindu yang memiliki 
tugas salah satunya adalah memimpin upacara 
persembahyangan. Seorang pandita/pinandita 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       146 

telah disucikan melalui upacara eka jati 
maupun dwi jati yang bertujuan untuk 
mensucikan secara jasmani dan rohani 
sehingga dapat  melaksanakan tugasnya secara 
ikhlas sesuai dengan tuntunan sastra suci. 
Pinandita mempunyai wadah organisasi yang 
bernama PSN (Pinandita Sanggraha 
Nusantara) yang sistematis dari tingkat 
nasional, provinsi, dan tingkat kabupaten/kota. 
PSN memiliki tujuan untuk meningkatkan 
kompetensi pinandita melalui kegiatan 
pembinaan pinandita supaya dapat 
menjalankan tugasnya sebagai rohaniawan 
Hindu secara profesional. Salah satu 
kompetensi yang dimiliki oleh rohaniawan 
Hindu adalah penguasaan mantra. Hal ini 
penting sebab dalam memahami Veda, 
seseorang bukan hanya fasih dalam 
penguasaan paramasastra (grammar) dan ilmu 
akar kata (etimologi) namun harus memahami 
aksentuasi. Mantra-mantra Veda mengalir 
dengan penekanan-penekanan yang indah. 
Para Ṛṣi tidak hanya teguh dalam memelihara 
serta mempertahankan mantra-mantra Veda 
dengan merapalkan dan mengingatnya, tetapi 
mereka juga melestarikan teknik penekanan 
ucapan atau aksentuasi dalam pengucapan 
mantra Veda (Surada, 2019).  

Dengan demikian berarti siswa yang 
aktif dalam persembahyangan di pura dan 
berada dalam bimbingan langsung seorang 
rohaniawan yang bonafide dapat 
meminimalisir terjadinya miskonsepsi siswa 
terhadap teknik pengucapan mantra. Teknik 
belajar mantra dan dharma gita di pura tersebut 
sesuai bagi siswa yang memiliki tipe belajar 
audio karena akan berkontribusi signifikan 
dalam pencapaian kompetensinya. Gaya 
belajar audiotori merupakan tipe belajar yang 
mengutamakan indera pendengar. Belajar 
melalui mendengar sesuatu, dapat dengan 
mendengarkan file dengan format mp3, 
ceramah, diskusi, debat, dan instruksi (arahan) 
lisan. Orang-orang yang  bertipe belajar 
audiotorik lebih mudah memahami, 
mengadaptasi, dan menyampaikan informasi 

dengan cara mendengarkan secara langsung. 
Mereka lebih dominan belajar atau menerima 
informasi dengan mendengarkan atau secara 
verbal (Ula, 2013:31).  

Dalam pembelajaran dengan materi 
mantra, siswa juga dituntut untuk dapat 
menguasai sikap-sikap sembahyang. Materi ini 
dimuat dalam berbagai referensi untuk 
selanjutnya digunakan sebagai bahan ajar 
siswa. Guna memudahkan siswa dalam 
menangkap konten materi, selain melalui 
kegiatan membaca biasanya juga disajikan 
media ajar visual. Adapun sikap-sikap 
sembahyang yang diajarkan adalah: 1). Pada 
Asana (padasana), yaitu  sikap sembahyang 
dengan mengambil sikap berdiri sempurna; 2). 
Padma Asana (padmasana), yaitu sikap 
sembahyang dengan mengambil sikap duduk 
bersila/bagi laki-laki; 3). Bajra Asana 
(bajrasana) yaitu, sikap sembahyang dengan 
mengambil sikap duduk bersimpuh/bagi 
perempuan; 4). Sawa Asana (sawasana) yaitu, 
sikap sembahyang dengan mengambil sikap 
berbaring layaknya tubuh orang meninggal. 
Hal ini dilakukan bagi seseorang yang 
memiliki keterbatasan atau gangguan fisik. 
Siswa dapat mengkaitkan materi sikap 
sembahyang yang diperoleh di kelas dengan 
contoh nyata melalui pengamatan dan 
pengalaman ketika pelaksanaan sembahyang 
di pura, sehingga probabilitas tercapainya 
pemahaman konsep akan lebih besar.  Untuk 
mengetahui sikap-sikap sembahyang, 
disajikan dalam gambar 2:  

 
  
 
 
 
 
 
 
 
Gambar 2.  Sikap-Sikap Sembahyang 

Sumber: (Denpasar, 2022) 
 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       147 

3.3.  Pañca Yajñā 
Fungsi pura adalah sebagai tempat 

untuk memohon anugerah kepada para dewa-
dewi dan bhatara-bhatari yang berstana di pura 
sebagai bagian dari manifestasi Tuhan Yang 
Maha Esa, dengan fungsi dan tugasnya 
masing-masing seperti Tri Murti, yaitu Dewa 
Brahma sebagai pencipta, Dewa Wisnu 
sebagai pemelihara, dan Dewa Siwa sebagai 
pelebur. Serta untuk menghubungkan diri 
dengan Atma Sidha Dewata (roh suci leluhur)  
atau kawitan dengan sarana upacara yajñā. 
Melihat fungsinya tersebut, berarti pura adalah 
tempat untuk melangsungkan upacara yajñā. 
Yajñā bagi penganut Hindu adalah suatu 
kewajiban (swadharma) yang diakibatkan oleh 
rna, yaitu hutang yang dimiliki oleh manusia 
sejak dilahirkan serta merupakan pencerminan 
dari ajaran Agama Hindu. Jenis-jenis yajñā 
yakni dewa yajñā, manusa yajñā, rsi yajñā, 
bhuta yajñā  dan pitra yajñā yang disebut 
dengan pañca yajñā (Adi, 2019). Adapun 
upacara yajñā yang rutin diselenggarakan di 
pura adalah dewa yajñā yang direalisasikan 
dalam kegiatan persembahyangan setiap hari. 
Terkait dengan ritual dewa yajñā yang 
diselenggarakan dalam skala besar adalah 
kegiatan yajñā pada hari suci Agama Hindu 
maupun piodalan. Sedangkan pelaksanaan 
jenis-jenis yajñā lainnya yang diselenggarakan 
dalam tingkatkan utama dilaksanakan dalam 
frekuensi yang jarang, misalnya upacara bhuta 
yajñā tawur agung kesanga dilaksanakan 
setiap satu tahun sekali, panca wali krama 
dilaksanakan setiap sepuluh tahun sekali dan 
eka dasa rudra dilaksanakan setiap seratus  
tahun sekali. Pelaksanaan pitra yajñā di pura 
pada umumnya dilakukan di pura kawitan. Hal 
ini hanya berlaku di wilayah tertentu, misalnya 
Bali dikarenakan daerah di luar Bali sebagian 
besar tidak terdapat pura kawitan. Dengan 
berpartisipasi aktif dalam kegiatan di pura, 
secara tidak langsung siswa telah menjalankan 
rsi yajñā secara nitya karma, yaitu 
mengaplikasikan ajaran catur guru dalam 
kehidupan sehari-hari.  

Seluruh upacara yajñā yang 
diselenggarakan di pura dapat berkontribusi 
positif terhadap pencapaian kompetensi siswa 
terutama pada materi bagian-bagian dan 
contoh-contoh pañca yajñā. Dalam proses 
pembelajaran di ruang kelas dengan materi ini 
biasanya dilaksanakan dengan tahap-tahap 
sebagai berikut: 1). Siswa mengamati video 
dan gambar terkait jenis-jenis dan contoh-
contoh pañca yajñā dengan tertib. 
(Mengamati); 2). Siswa menyampaikan 
pertanyaan-pertanyaan dari hasil pengamatan 
vidio dan gambar dengan tertib. (Menanya); 
3). Siswa dimotivasi untuk menjawab 
pertanyaan yang diajukan oleh temannya 
dengan disiplin dan santun. (Critical thinking, 
Comunication); 4). Siswa diminta 
mengeksplorasi pengetahuannya dengan 
membaca teks referensi tentang jenis-jenis dan 
contoh-contoh pañca yajñā atau sumber 
informasi dari media online. (Mengumpulkan 
Data); 5). Siswa mengerjakan tugas LKPD 
dengan mandiri dan tanggung jawab. 
(Mengolah Data); 6). Siswa mempresentasikan 
hasil tugas LKPD dan ditanggapi oleh siswa 
yang lain. (Collaborative, Communication, 
Memverifikasi Data); 7). Guru 
membimbing siswa untuk menyimpulkan 
konsep jenis-jenis dan contoh-contoh pañca 
yajñā. (Menarik Kesimpulan); 8). Guru 
membimbing siswa untuk menganalisis 
keterkaitan antara jenis-jenis dan contoh-
contoh pañca yajñā dengan konsep materi yang 
relevan. (Mengasosiasi); 9). Siswa diminta 
menunjukkan jenis-jenis dan contoh-contoh 
pañca yajñā dalam masyarakat dalam bentuk 
ilustrasi cerita dan dipresentasikan 
(Mengkomunikasikan).  

Model pembelajaran seperti yang telah 
diuraikan di atas akan lebih efektif apabila 
guru bersama siswa berpartisipasi aktif dalam 
kegiatan upacara yajñā di pura. Konsep materi 
yang diperoleh siswa melalui penyampaian 
dari guru dengan bantuan bahan ajar di kelas, 
akan dilengkapi dan didukung melalui 
kegiatan praktik siswa dalam kegiatan ritual 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       148 

yajñā. Dengan mengalaminya sendiri atau 
tidak hanya sekedar bersifat verbalistik, berarti 
siswa dapat melakukan belajar dengan lebih 
baik sebab tidak hanya melalui aktivitas 
membaca, meniru, menyimak, dan 
mendengarkan. Sehingga siswa dapat 
memenuhi indikator pencapaian kompetensi 
pada materi ini, yaitu  menguraikan arti dan 
makna pañca yajñā, memerinci jenis-jenis 
yajña (dewa yajña, rsi yajña, pitra yajña, 
manusa yajña, bhuta yajña), bentuk 
pelaksanaan yajña (widhi yajña, druwya yajña, 
jnana yajña, tapa yajña), serta menguraikan 
syarat-syarat pelaksanaan yajña, 
mendiferensiasikan jenis-jenis yajña 
berdasarkan waktu pelaksanaannya, serta 
mendiferensiasikan  kualitas dan tingkatan 
yajña. 

Menurut Sanjaya (dalam Wati, 2018) 
pengalaman langsung adalah pengalaman yang 
didapatkan siswa sebagai hasil dari 
kegiatannya sendiri. Siswa mengalami, 
merasakan sendiri segala hal yang berkaitan 
dengan pencapaian tujuan. Siswa berinteraksi 
langsung dengan objek yang akan dipelajari 
tanpa melalui perantara. Sejalan dengan 
Hamalik (2001:27) yang menyatakan 
pengertian belajar adalah modifikasi atau 
memperkuat perilaku melalui pengalaman. 
Pengertian ini bermakna bahwa belajar adalah 
suatu proses, suatu aktivitas dan bukan suatu 
hasil atau tujuan. Belajar bukan hanya 
mengingat, namun lebih luas dari itu, yaitu 
mengalami. Prestasi belajar bukan suatu 
penguasaan hasil pelajaran melainkan 
pengubahan tingkah laku. Dengan belajar 
melalui pengalaman di pura, siswa juga tidak 
akan menemui kendala berarti dalam 
mengerjakan tugas yang diberikan oleh 
gurunya terkait membuat ilustrasi cerita atau 
yang sejenisnya tentang jenis-jenis dan 
contoh-contoh pañca yajñā dalam masyarakat. 
Sebab  pengalamannya dapat langsung 
dituangkan dalam bentuk ilustrasi cerita yang 
dapat mendukung peningkatan prestasi 
belajarnya.  

Pelaksanaan ritual hari suci Hindu 
biasanya disertai dharma wacana dengan tema 
yang relevan dengan tujuan upacara, baik oleh 
penyuluh maupun tokoh agama. Tujuan 
disampaikannya dharma wacana adalah untuk 
meningkatkan pengetahuan, pemahaman, 
penghayatan, dan pengamalan ajaran agama 
bagi umat serta meningkatkan bhaktinya 
kepada agama, masyarakat, bangsa dan negara 
sebagai bentuk dharma agama dan dharma 
negara. Sedangkan bagi siswa, fungsi dharma 
wacana adalah sebagai sumber belajar 
alternatif untuk memperdalam dan 
memperluas materi yang telah diperoleh pada 
proses pembelajaran di kelas, sehingga siswa 
memiliki pengetahuan yang mendalam dan 
menyeluruh terkait pengertian, jenis-jenis, dan 
contoh pelaksanaan pañca yajñā. Sehingga 
peran penyuluh agama dalam kegiatan 
penyuluhan dan pembinaan umat di pura juga 
menjadi salah satu faktor penentu keberhasilan 
pembelajaran Pendidikan Agama Hindu. 
Untuk mengetahui pelaksanaan yajñā di pura 
disajikan dalam gambar 3: 

 
 
 
 
 
 
 
  
 
 

Gambar 3.  Pelaksanaan Upacara 
Yajñā di Pura 

Sumber: (Yunita, 2022) 
 

3.4.  Tri Kaya Parisudha 
Mengingat bahwa pura merupakan 

kawasan suci, maka diperlukan perlakuan 
khusus bagi kawasan tersebut. Aturan 
mengenai ajaran dan larangan berperilaku 
guna menjaga kesucian pura dimuat dalam 
Lontar Krama Pura. Dalam lontar ini dimuat 
berbagai larangan di pura, antara lain: 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       149 

1).Macam-macam peralatan upacara yang 
tidak diperkenankan untuk dipersembahkan di 
pura; 2). Larangan bagi orang yang memasuki 
pura misalnya yang sedang haid, cuntaka dan 
lain-lain; 3). Larangan bagi orang yang 
berperilaku adharma misalnya mengaku-
ngaku kerauhan, melakukan tindakan 
pencurian  di pura, berkata yang tidak baik di 
pura, orang yang berkelahi di pura, serta 
menunjukkan perilaku yang tidak beretika 
(Ardiyasa & Paramita, 2017). Uraian tersebut 
menggambarkan bahwa siapapun harus 
menjaga kesucian pikiran, perkataan, dan 
perbuatannya terutama saat berada di 
lingkungan pura. Dalam ajaran Hindu ketiga 
aspek ini disebut tri kaya parisudha. Tri artinya 
tiga, kaya berarti perilaku atau perbuatan, dan 
parisudha berarti suci, jadi tri kaya parisudha 
berarti tiga perilaku yang harus dijaga 
kesuciannya. Adapun bagian-bagiannya 
adalah manacika parisudha (berpikir yang 
suci), wacika parisudha (berkata yang suci), 
dan kayika parisudha (berbuat yang suci). 
Berikut adalah gambar terkait penerapan 
ajaran tri kaya parisudha berupa ngayah 
membersihkan pura: 

Secara spesifik berkaitan dengan 
penerapan tri kaya parisudha, disimbolkan 
dalam kori agung. Menurut Dwija dalam 
artikelnya menyatakan bahwa dalam  Lontar 
Gong Besi, Swamandala,  serta Tutur Kuturan 
pada umumnya  pintu  untuk menuju  lokasi 
jeroan hanya  berjumlah  satu  yaitu Kori 
Agung atau dinamakan Pamedalan  Agung. 
Hal ini diselaraskan  dengan  fungsi Kori  
Agung sebagai tempat pangelukatan 
(pembersihan) sebelum  memasuki  areal 
utama mandala untuk  bersembahyang  atau  
melaksanakan  upacara keagamaan. Setiap 
orang yang memasuki  zona jeroan melalui 
Kori Agung,  akan nyulubin (melalui sambil 
menunduk) Bhoma yang berada di atas pintu. 
Setiap orang yang telah nyulubin Bhoma 
dipercaya telah dilukat atau disucikan dari 
segala kotoran yang ditimbulkan oleh 
perbuatan, perkataan, dan pikiran. Dengan 

demikian, Kori  Agung dipercaya  memiliki  
fungsi  sebagai tempat  pembersihan  atau  
penyucian  sebelum  masuk  ke utama mandala 
pura. Ukuran pintu di Kori Agung dibuat tinggi 
tetapi lebarnya hanya cukup dilalui oleh satu 
orang. Hal ini bermakna bahwa orang yang 
masuk ke utama mandala pura telah 
menyatukan perbuatan, perkataan, dan pikiran 
hanya  tertuju  pada  Ida  Sang  Hyang  Widi 
Wasa. Selain itu, hal ini bertujuan untuk 
menumbuhkan kesabaran dan kemantapan 
seseorang sebelum  memasuki  areal jeroan 
pura  secara antri (satu  persatu).  Dengan  
demikian, akan mewujudkan ketertiban dan 
ketenangan saat memasuki areal jeroan pura 
dan para bhakta dapat melangsungkan 
pemujaan atau ritual dengan khidmad (Hardy 
& Aplimon Jerobisonif, 2020). Terkait bentuk 
bangunan kori agung, disajikan dalam gambar 
4: 

 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 

Gambar. 4 Kori Agung 
Sumber: (PHDI, 2011) 

 
Metode pembelajaran yang biasanya 

diterapkan dalam pembelajaran di ruang kelas 
pada materi ini adalah sebagai berikut: 1). 
Siswa menyimak tayangan video dan gambar 
tentang pengertian dan bagian-bagian tri kaya 
parisudha (Mengamati); 2). Guru memotivasi 
siswa untuk mengajukan pertanyaan terkait 
materi (Menanya); 3). Siswa membaca dan 
menyimak pengertian dan bagian-bagian tri 
kaya parisudha (Mengumpulkan Informasi); 
4). Menyimpulkan mengenai ajaran tri kaya 
parisudha (Mengasosiasikan); 5). Siswa maju 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       150 

ke depan kelas secara bergiliran untuk 
mengungkapkan pengertian dan bagian-bagian 
tri kaya parisudha (Mengkomunikasikan). 
Model pembelajaran ini sesuai dengan 
karakteristik pembelajaran abad 21 ditandai 
dengan pemanfaatan teknologi informasi dan 
komunikasi (ITC). Serta mendorong siswa 
untuk memiliki kompetensi berpikir kritis, 
kreatif, bekerja sama, dan berkomunikasi. 
Hasil belajar dalam metode ini ditetapkan 
secara khusus, yakni perubahan perilaku 
positif siswa. Sejalan dengan pernyataan 
dalam bab sebelumnya, bahwa seorang siswa 
dinyatakan berhasil dalam pembelajaran 
Pendidikan Agama Hindu bukan hanya dinilai 
dari segi kognitifnya, melainkan dari 
perubahan perilaku siswa menuju pada sikap 
yang astiti bhakti. Mengacu pada tata tertib 
memasuki pura maka untuk merealisasikan 
tujuan Pendidikan Agama Hindu, pura dapat 
dimanfaatkan sebagai media atau wahana bagi 
siswa dalam melatih penerapan konsep tri kaya 
parisudha dengan menjaga kesucian manacika, 
wacika, dan kayika di kawasan pura, misalnya  
menjaga etika atau sopan santun dalam 
berinteraksi dengan pandita/pinandita maupun 
seluruh umat penyungsung pura, berbusana 
yang bersih, rapi dan sopan atau sesuai 
ketentuan serta menjaga kesucian pikiran 
dengan senantiasa memusatkan konsentrasi 
hanya tertuju pada Tuhan selama berada di 
kawasan suci. 

 
3.5.  Sarana Persembahyangan 

Untuk melakukan sembahyang perlu 
adanya sarana upakara. Sebab tanpa sarana 
persembahyangan, bhakti kita kepada Ida Sang 
Hyang Widhi terasa kurang lengkap. Sarana 
persembahyangan berasal dari isi alam 
semesta, berarti manusia mempersembahkan 
suksemannig idepnya atas berlimpahnya 
anugerah Tuhan. Sarana upakara pada 
dasarnya berupa material seperti bunga, daun, 
buah-buahan serta hasil bumi lainnya, 
api/dupha, air (tirtha) ketiga sarana utama 
tersebut memiliki fungsi masing-masing. 

Adapun makna dari masing-masing sarana 
persembahyangan adalah sebagai berikut: 1). 
Bunga, Dalam konsep Hindu bunga memiliki 
makna yang sangat esensial sebagai simbol 
Siwa. Sebagai simbol Ida Sang Hyang Widi 
Wasa digunakan saat melaksanakan 
persembahyangan, diletakkan diantara 
cakupan telapak tangan dan kemudian 
diletakkan pada salah satu sela daun telinga. 
Sebagai simbol sarana upakara digunakan 
untuk sesaji yang dipersembahkan kepada Ida 
Sang Hyang Widi Wasa. Bunga sering 
diartikan sebagai simbol sifat kasih dan sayang 
dari Tuhan, bahkan sering juga disimbolkan 
sebagai karunia Tuhan. Hal ini dapat dijumpai 
dalam kakawin Arjuna Wiwaha karunia Tuhan 
diilustrasikan dengan taburan bunga; 2). Api, 
Dipa dan Dupa. Dipa merupakan jenis harum-
haruman yang dibakar sehingga menimbulkan 
aroma harum sedangkan dupa yang menyala 
sebagai lambang Dewa Agni memiliki makna 
sebagai pendeta pemimpin upacara, sebagai 
sarana yang menghubungkan para bhakta 
dengan Tuhan, sebagai pemusnah segala 
kotoran dan pengusir energi negatif, sebagai 
saksi upacara; 3). Air, terdapat dua jenis air 
yaitu air bersih yang digunakan untuk 
membersihkan tangan dan mulut sebelum 
melakukan sembahyang dan air suci atau 
tirtha. Jenis tirtha ada dua macam yaitu tirtha 
yang dimohon kepada Tuhan beserta 
manifestasinya serta tirtha yang dibuat oleh 
manggala upacara dengan puja mantra. Tirtha 
berguna untuk mensucikan diri dari kotoran 
maupun kegelapan pikiran. Tirtha digunakan 
dengan cara dipercikkan di kepala, diminum 
dan dibasuhkan pada wajah sebagai simbolis 
pembersihan bayu, sabda dan idep. Tirtha 
bukanlah sekedar air biasa namun merupakan 
materi yang suci untuk menumbuhkan 
perasaan dan pikiran yang suci (Sukiani, 
2019). Uraian tersebut sejalan dengan 
Bhagavadgita bab IX sloka 26 sebagai berikut: 

patraḿ puṣpaḿ phalaḿ toyaḿ  
yo me bhaktyā prayacchati  
tad ahaḿ bhakty-upahṛtam  



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       151 

aśnāmi prayatātmanah  
 
Terjemahannya:  
Kalau seseorang mempersembahkan 

daun, bunga, buah atau air dengan cinta bhakti, 
Aku akan menerimanya (Prabhupada, 
2006:483).  

 
Penjelasan sloka tersebut adalah orang 

cerdas mengetahui bahwa ia harus sadar akan 
Sang Hyang Widhi, yaitu bersunguh-sungguh 
dalam cinta bhakti rohani kepada Sang Hyang 
Widhi, supaya ia dapat mencapai tempat 
tinggal yang abadi yang penuh kebahagiaan 
dan berbahagia selamanya. Proses untuk 
mencapai tujuan yang sangat mulia seperti itu 
sangat mudah, bahkan orang yang paling 
miskin sekalipun dapat berupaya untuk 
mencapai tujuan tersebut, tanpa diperlukan 
keahlian tertentu. Satu-satunya keahlian yang 
diperlukan berkaitan dengan hal ini adalah 
bahwa seseorang wajib menjadi penyembah 
sejati. Sifat-sifat maupun kedudukan 
seseorang bukan suatu persoalan. Proses 
bhakti ini sangat mudah sehingga daun, bunga, 
air, atau buah dapat dipersembahkan kepada 
Sang Hyang Widhi dengan cinta bhakti yang 
tulus ikhlas dan Beliau akan berkenan 
menerima persembahan kita. Oleh sebab itu, 
tidak ada seorangpun yang tidak mampu 
berbhakti kepada Sang Hyang Widhi, karena 
sangat mudah dan dapat dipraktikkan di mana-
mana. 

Kegiatan membuat sesaji dikenal 
dengan istilah mejejahitan. Mejejahitan adalah 
suatu aktivitas untuk memperoleh bentuk-
bentuk dari potongan bahan dedaunan seperti 
busung (daun kelapa yang masih berwarna 
kuning atau janur), selepan (daun kelapa yang 
masih muda tetapi sudah hijau), ron (daun enau 
yang masih hijau), ambu (daun masih muda 
yang berwarna putih) dan ental atau rontal 
(daun pohon ental masih muda yang 
dikeringkan). Secara umum daun tersebut di 
atas, dalam kenyataannya di masyarakat 
banyak dimanfaatkan sebagai sarana upakara 

bebantenan (sesaji) bagi umat Hindu di Bali. 
Daun itu, selanjutnya dipotong-potong sesuai 
ukuran yang diinginkan bagi pihak yang 
membuat sesuai dengan panjang jarak antara 
ibu jari dengan telunjuk ditambah satu jari 
melintang (amusti). Potongan-potongan 
dedaun ini dirangkai dengan cara menjahit 
menggunakan semat, yaitu sayatan bambu 
yang kecil dengan ukuran minimal 0,1 X 15-
50 cm. Ukuran panjang dari sayatan bambu 
sangat tergantung pada ruas daripada bambu 
itu sendiri. Kegiatan memotong dedaunan 
yang dilanjutkan menjahit dengan semat 
maupun benang dikenal dengan istilah 
mejejahitan, dan hasilnya dinamakan jejahitan. 
Kegiatan memotong dedaunan untuk 
memperoleh suatu bentuk disebut metetugelan 
atau metetuasan kemudian hasilnya dinamakan 
tetugelan atau tetuasan. Kegiatan merangkai 
menjahit dengan semat dinamakan ngakit atau 
nyahit (Putra & Agung, 1985:4). Dengan 
demikian dapat diungkapkan bahwa rangkaian 
proses mejejahitan diawali dengan  membuat 
tugelan (potongan sejumlah helai 
janur/ron/ental) dilanjutkan dengan 
metetuesan yang berarti meringgit 
janur/ron/ental itu agar terlihat lebih indah 
sehingga dapat memberikan rasa kedamaian 
bagi seluruh umat karena telah dipandang 
sebagai sebuah karya seni. 

Apabila diamati dengan seksama, 
kegiatan mejejahitan sesungguhnya dapat 
dilakukan oleh setiap umat Hindu. Tetapi pada 
praktiknya di lapangan ternyata bukanlah 
kegiatan yang mudah seperti yang dianggap 
oleh setiap orang. Oleh sebab itu, tidak semua 
orang dapat melakukan pekerjaan mejejahitan 
tersebut. Realita dikalangan masyarakat 
Hindu, pekerjaan mejejahitan adalah pekerjaan  
yang didominasi oleh kaum wanita, sebab 
kegiatan ini  memerlukan sikap kehati-hatian, 
kesabaran, ditunjang dengan keterampilan  dan 
harus memiliki pemahaman tentang sastra 
agama yang menjelaskan tentang berbagai 
jenis banten (sesaji). Apabila kaum pria 
berpartisipasi dalam mejejahitan akan timbul 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       152 

berbagai ejekan oleh sesama kaum pria karena 
memang sudah menjadi stigma bahwa 
pekerjaan tersebut seharusnya memang 
dilakukan oleh kaum wanita. Dalam konteks 
kegiatan pembelajaran, materi sarana 
persembahyangan (membuat sesaji) wajib 
dikuasai oleh seluruh siswa tanpa memandang 
gender. Sebab seluruh siswa dituntut untuk 
mencapai ketuntasan minimal dalam materi 
ini. Mengingat pentingnya makna sarana 
persembahyangan, maka setiap 
penyelenggaraan upacara di pura selalu 
menggunakan sarana utama yaitu, bunga, 
daun, buah-buahan, api/dupha, dan air (tirtha) 
selain sesaji lainnya berupa canang sari, 
ajuman, sesayut, dan banten pejati. Adapun 
unsur-unsur banten pejati adalah  daksina, 
peras, penyeneng, tipat kelanan, sodaan, dan 
segehan. Materi pelajaran sarana 
persembahyangan dapat diajarkan dengan 
sintaks sebagai berikut: 1). Siswa diberikan 
Lembar Kerja Siswa; 2). Siswa diberikan 
kesempatan untuk mengamati video untuk 
mengetahui jenis-jenis dan fungsi sarana 
persembahyangan; 3). Bagi siswa yang 
mempunyai kesulitan belajar, dibimbing untuk 
mengetahui pengetahuan terkait jenis-jenis dan 
fungsi sarana sembahyangan; 4). Guru 
melakukan review terhadap pengetahuan yang 
disampaikan oleh siswa sehingga diperoleh 
pengetahuan yang utuh; 5). Siswa 
mengerjakan lembar kerja kelompok; 6). 
Siswa menyampaikan hasil refleksi terhadap 
jawaban dan informasi yang diperoleh; 7). 
Guru memberikan afirmasi terhadap jawaban 
siswa, misalnya: penjelasan kalian terkait 
jenis-jenis dan fungsi sarana sembahyang, 
sudah tepat; 8). Guru memberikan kesempatan 
siswa untuk mengajukan pertanyaan tentang 
materi yang masih belum diketahui; 9). Guru 
kembali memberikan penjelasan tentang 
materi yang belum dikuasai siswa. Dengan 
berpartisipasi aktif dalam kegiatan keagamaan 
di pura maka akan mendukung proses 
pembelajaran siswa di ruang kelas. Sebab 
apabila di kelas, materi ajar sarana 

persembahyangan lebih dominan disampaikan 
melalui teori. Pembelajaran praktik dapat juga 
diterapkan dalam materi ini, tetapi mengingat 
keterbatasan waktu maka tidak akan 
memperoleh hasil yang optimal. Sedangkan di 
pura, lebih dominan dilakukan secara praktik 
membuat sarana sembahyang sehingga dengan 
biaya yang minimal, siswa akan melibatkan 
diri secara aktif fisik, pikiran, dan emosi 
sehingga kadar keterampilan serta hasil 
belajarnya akan meningkat. Selain itu, juga  
membangkitkan motivasi dan rasa percaya diri 
siswa dan tentunya praktik itu dapat 
menghasilkan benda yang bermanfaat berupa 
sarana upakara. Penggunaan metode praktik 
membuat sarana persembahyangan/banten di 
pura memiliki tujuan supaya siswa dapat 
mencari dan menemukan sendiri berbagai 
jawaban atau permasalahan yang dihadapinya 
dengan mengadakan percobaan sendiri 
maupun dengan umat penyungsung pura 
dibawah bimbingan sarathi banten. Sarathi 
Banten is someone who has expertise, both in 
terms of ethics and ability in making religious 
ceremonial equipment, especially banten and 
offerings in Hindu society. Making banten or 
offerings must be based on sincerity and good 
ethics so that it can add meaning to a ritual 
(Eka et al., 2023). Untuk mengetahui 
gambaran kegiatan siswa dalam pembuatan 
sarana sembahyang di pura, disajikan melalui 
gambar 5: 

 
  
 
 
 
 
 
 

 
Gambar 5. Praktik Pembuatan Sarana 

Sembahyang di Pura 
Sumber: Dokumentasi Pribadi 

 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       153 

Melalui pembelajaran praktik, siswa 
juga dapat terlatih dalam cara berpikir yang 
ilmiah dengan menemukan bukti kebenaran 
dari teori sesuatu yang telah dipelajarinya di 
kelas. Dengan demikian mereka akan 
memperoleh pengetahuan secara menyeluruh 
tentang jenis-jenis dan fungsi sarana 
persembahyangan. Sejalan dengan Sagala 
(2005:220-221) yang menyatakan  kelebihan 
dari metode praktik dalam proses 
pembelajaran adalah sebagai berikut: a). Dapat 
menumbuhkan rasa percaya pada siswa atas 
kebenaran atau kesimpulan berdasarkan 
percobaan yang dilakukan sendiri daripada 
hanya menerima informasi dari guru atau dari 
buku; b). Dapat mengembangkan sikap untuk 
melakukan kajian eksplorasi tentang sains dan 
teknologi; c). Dapat menumbuhkan sikap-
sikap ilmiah seperti bekerjasama, bersikap 
jujur, terbuka, berpikir kritis dan bertoleransi; 
d). Siswa belajar dengan pengalaman atau 
pengamatan sendiri suatu proses atau 
peristiwa; e). Menambah pengalaman siswa 
dengan sesuatu yang bersifat objektif dan 
realistis; f). Mengembangkan sikap berpikir 
ilmiah; g). Hasil belajar akan bertahan lama 
dan terjadi proses penghayatan. 
 
III. SIMPULAN 

Seluruh komponen baik bangunan 
maupun aktivitas yang terdapat di pura 
berkontribusi terhadap pencapaian kompetensi 
siswa dalam pembelajaran Pendidikan Agama 
Hindu. Pada materi bentuk dan struktur tempat 
suci dalam Agama Hindu, seluruh bangunan 
yang tedapat dalam tri mandala dapat 
difungsikan sebagai sumber belajar siswa 
melalui pengamatan dan pengalaman 
langsung. Pada materi dharma gita dan mantra, 
aktivitas upacara keagamaan di pura dapat 
mendukung aktivitas belajar siswa melalui 
kegiatan mendengarkan dan mempraktikkan 
dengan pola habituation. Pada materi panca 
yajñā, kegiatan praktik siswa melalui 
partisipasinya dalam ritual yajñā di pura akan 
mendukung konsep materi yang diperoleh 

siswa di kelas. Pada materi tri kaya parisudha, 
pura dapat menjadi wahana bagi siswa dalam 
melatih penerapan konsep tri kaya parisudha 
dengan melalui penerapan etika dalam 
berinteraksi dengan seluruh warga pura dan 
menghubungkan pikiran agar tertuju kepada 
Tuhan. Pada materi sarana persembahyangan 
dilakukan melalui pembelajaran praktik 
membuat sarana persembahyangan di pura, 
sehingga siswa dapat terlatih dalam cara 
berpikir yang ilmiah dengan menemukan bukti 
kebenaran dari teori sesuatu yang telah 
dipelajarinya di kelas. 

Untuk memaksimalkan kontribusi pura 
terhadap pembelajaran Pendidikan Agama 
Hindu diperlukan kemampuan guru untuk 
bersinergi dengan pandita/pinandita, serati 
banten, penyuluh, tokoh agama, dan seluruh 
umat penyungsung pura. Selain itu, guru 
hendaknya memiliki kecakapan dalam 
memberi arahan, bimbingan, pendampingan, 
dan keteladanan kepada siswa untuk 
berpartisipasi aktif dalam kegiatan keagamaan, 
pendidikan, dan sosial di pura demi 
tercapainya tujuan Pendidikan Agama Hindu. 
 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Adi, A. (2019). Pola Transformasi 

Pendidikan Agama Hindu Oleh Srati 
Banten Di Kota Palangka Raya. 
Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan 
Agama Dan Budaya Hindu, 10(2), 
1–13. 
https://doi.org/10.33363/ba.v10i2.3
56 

Ardiyasa, I. N. S., & Paramita, I. B. G. 
(2017). Aturan Berprilaku Di 
Tempat Suci Menurut Lontar 
Kramapura. Pariksa – Jurnal 
Hukum Agama Hindu STAHN Mpu 
Kuturan Singaraja, 1(1), 76–83. 
https://doi.org/10.55115/pariksa.v1i
1.638 

Denpasar, K. K. (2022). 
Persembahyangan Jajaran Hindu di 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       154 

Hari Suci Purnama serta Ngatur 
Piuning Atas Dilantiknya Pimpinan 
Baru di Lingkungan Kantor 
Kemenag Kota Denpasar. Kemenag 
Kota Denpasar. Diakses pada 4 
Desember 2023 dari 
https://www.agama.denpasarkota.g
o.id/berita/persembahyangan-
jajaran-hindu-di-hari-suci-purnama-
serta-ngatur-piuning-atas-
dilantiknya-pimpinan-baru-di-
lingkungan-kantor-kemenag-kota-
denpasar 

Dharmawan, I. G. (2020). Bhakti Marga 
Yoga: Implementasi Dalam 
Kehidupan Pribadi Dan Sosial. Bawi 
Ayah: Jurnal Pendidikan Agama 
Dan Budaya Hindu, 11(2), 70–87. 
https://doi.org/10.33363/ba.v11i2.5
45 

Duwijo, & Darta, I. K. (2014). 
Pendidikan Agama Hindu dan Budi 
Pekerti Kelas V. Pusat Kurikulum 
dan Perbukuan. Balitbang 
Kemdikbud. 

Eka, P., Dewi, T., Suargita, I. N., 
Astariani, N. K., Gede, P., & 
Herlambang, D. (2023). Serati 
Banten Empowerment Through 
Serati Banten Regeneration Training 
and Digital Marketing Socialization 
to Increase the Productivity of 
UMKM Serati Banten in the Village 
of Batuan , Gianyar. Community 
Service Journal of Law, 2(1), 36–40. 
https://doi.org/10.55637/csjl.2.1.63
37.36-40 

Fahrurrozi, F., Sari, Y., & Shalma, S. 
(2022). Studi Literatur : 
Implementasi Metode Drill sebagai 
Peningkatan Hasil Belajar 
Matematika Siswa Sekolah Dasar. 
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan, 
4(3), 4325–4336. 
https://doi.org/10.31004/edukatif.v4
i3.2800 

Hamalik, O. (2001). Proses Belajar 
Mengajar. PT Bumi Aksara. 

Hardy, I. G. N. W., & Aplimon 
Jerobisonif. (2020). Makna Simbolis 
Kori Agung Dalam Kehidupan 
Ritual Masyarakat Hindu di Bali. 
Gewang, 2(1), 16–22. 
https://ejurnal.undana.ac.id/gewang/
article/view/2225 

Khaerani, C. (2020). Pembelajaran 
Kontekstual IPA melalui Outdoor 
Learning di SDN 1 Keruak Lombok 
Timur. Bintang Jurnal Pendidikan 
Dan Sains, 2(1). 
https://doi.org/10.36088/bintang.v2i
1.1085 

PHDI. (2011). “Tenget”-nya Pura 
Petitenget. PHDI Pusat. Diakses 
pada 20 November 2023 dari 
https://phdi.or.id/artikel.php?id=ten
get-nya-pura-petitenget 

Prabhupada, A. C. B. S. (2006). 
Bhagavad Gita Menurut Aslinya 
(Tim Penerjemah (ed.)). Hanuman 
Sakti, Lisensi The Bhaktivedanta 
Book Trust International Inc. 

Putra, M., & Agung, N. I. G. (1985). 
Mejejahitan di Bali dan 
Perkembangannya Laporan 
Pertemuan Ilmiah Kebudayaan Bali, 
26-29 Desember 1985 : Proyek 
Penelitian dan Pengkajian 
Kebudayaan Bali (Baliologi). 

Sagala, S. (2005). Konsep dan Makna 
Pembelajaran untuk Membantu 
Memecahkan Problematika Belajar 
Mengajar. Alfabeta. 

Samiti, V. (2021). Sarasamuccaya dan 
Terjemahannya (1st ed.). Dirjen 
Bimas Hindu Kemenag RI. 

Setyaningsih. (2019). Peran Pendidikan 
Agama Hindu Dalam Membentuk 
Kepribadian Siswa. Widya Aksara : 
Jurnal Agama Hindu, 23(2). 
https://doi.org/10.54714/widyaaksar
a.v23i2.34 



 

 
 
 

     JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) Vol. 5, No. 1  |       155 

Sueca, I. N., Anggreni, N. M., Armini, I. 
A. A., & Sukerni, N. M. (2020). 
Modul Weda Pendidikan Profesi 
Guru. Kemenag RI Dirjen Bimas 
Hindu Institut Hindu Dharma Negeri 
Denpasar. 

Sukiani, N. K. (2019). Fungsi & Makna 
Banten Prayascita Di Kota 
Denpasar. KULTURISTIK: Jurnal 
Bahasa Dan Budaya, 3(1), 84. 
https://doi.org/10.22225/kulturistik.
3.1.953 

Surada, I. M. (2019). Teknik Pembacaan 
dan Menghafal Śloka, Mantra Veda. 
Sphatika: Jurnal Teologi, 10(1), 63. 
https://doi.org/10.25078/sp.v10i1.1
559 

Sutirta, I. N. P. (2020). Tri Mandala 
Konsepsi Arsitektur Tradisional 
Bali. CV. Inska Paramartha. 

Sutriyanti, N. K., Perni, N. N., Yogantara, 
I. W. L., Arini, N. W., & Mastini, G. 
N. (2020). Modul Acara PPG Dalam 
Jabatan. Kemenag RI Dirjen Bimas 
Hindu Institut Hindu Dharma Negeri 
Denpasar. 

Ula, S. (2013). Revolusi Belajar 
Optimalisasi Kecerdasan melalui 
Pembelajaran Berbasis Kecerdasan 
Majemuk. Ar-Ruzz Media. 
Wati, M. (2018). Pentingnya 

Pengakomodasian Pengalaman 
Belajar Pada Pembelajaran 
IPA. Jurnal Tunas Pendidikan, 
1(1), 21–30. 
https://ejournal.ummuba.ac.id/i
ndex.php/pgsd/article/view/62 

Yunita, I. D. A. E. (2022). Panca 
Yadnya. Kemendikbudristek 
Ayo Guru Berbagi. Diakses 
pada 2 Desember 2023 dari 
https://ayoguruberbagi.kemdik
bud.go.id/rpp/panca-yadnya/ 

 
 
 

https://ejournal.ummuba.ac.id/index.php/pgsd/article/view/62
https://ejournal.ummuba.ac.id/index.php/pgsd/article/view/62

