
 

 

 
 

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 1  

 

 

 

Strukturisasi Upacara Agama dalam Desa Sapta Wara di Desa Adat Selulung 

Kecamatan Kintamani Kabupaten Bangli 
 

I Nyoman Ranem 

UHN I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar 

Email :  inyomanranem@gmail.com 

 

Abstrak 

Kegiatan organisasi desa sapta wara berbeda-beda pada setiap jenjang tingkatannya. Segala kegiatan 

desa sapta wara merupakan suatu proses pendidikan, yang pada intinya adalah untuk membentuk 

sikap dan mental agar lebih mendekatkan diri dengan Tuhan yang direalisasikan dalam bentuk 

ngayah. Tingkatan organisasi desa sapta wara terdiri atas 8 (delapan) tingkatan, di mana setiap 

tingkatan terdiri atas sahing (pasangan) kiri-kanan, sehingga jumlah organisasi desa sapta wara 

berjumlah 16 sahing (pasangan). Masing-masing tingkatan mempunyai tugas yang berbeda-beda 

sesuai dengan jabatan tingkatannya. Jabatan tingkatan tersebut didasarkan atas senioritas yaitu 

nomor urut munggah madesa (pendaftaran sebagai warga adat). Penelitian ini adalah sebagai usaha 

pelestarian budaya luhur bangsa dan negara, sehingga kebertahanan dari nilai-nilai adat-istiadat di 

kalangan masyarakat khususnya di Desa Adat Selulung semakin kuat. Pada penelitian ini, peneliti 

menggunakan jenis penelitian kualitatif. Metode pengumpulan data yang dipergunakan adalah 

metode pengamatan langsung pada objek penelitian yaitu observasi, wawancara, dan studi 

kepustakaan. Penelitian ini sebagai acuan masyarakat Hindu dalam menjalankan aktivitas 

keagamaannya baik dalam bidang tattwa (filsafat), suśīla (etika) dan acara (ritual). 

Kata Kunci: desa sapta wara, pendidikan keagamaan Hindu 

 

Abstract 

The activities of the desa sapta wara organization vary at each level. All activities of desa sapta wara are an 

educational process, which in essence is to shape attitudes and mentality to get closer to God which is realized 

in the form of ngayah. The desa sapta wara organization consists of 8 (eight) levels, where each level consists of 

a left-right sahing (pair), so that the total number of desa sapta wara organizations is 16 sahing (pairs). Each 

level has different duties according to its level position. The level position is based on seniority, namely the 

sequence number of munggah madesa (registration as an indigenous citizen). This research is an effort to 

preserve the noble culture of the nation and state, so that the survival of traditional values among the community, 

especially in the Selulung Traditional Village is increasingly strong. In this study, the researcher used a 

qualitative research type. The data collection method used was the direct observation method on the research 

object, namely observation, interviews, and literature studies. This research serves as a reference for Hindu 

communities in carrying out their religious activities, including tattwa (philosophy), suśīla (ethics), and acara 

(rituals). 

Keywords: desa sapta wara, Hindu religious education 

 

Vidya Samhita : Jurnal Pelelitian Agama 

Volume 11, Nomor 2, 2025. pp 1 – 12 

p-issn : 2460 – 3376, e-issn : 2460 – 4445 

https://www.ejournal.ihdn.ac.id/index.php/vs/index 

mailto:inyomanranem@gmail.com


 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 2  

 

1. Pendahuluan 

Pendahuluan Desa Adat Selulung tergolong masyarakat Bali Kuno yang struktur 

kemasyarakatannya tidak mengenal kasta; memiliki adat-istiadat yang memang berbeda dengan 

paham Jawa-Hindu; memiliki suatu organisasi adat yang disebut dengan ulu apad dengan pembagian 

tingkatan organisasinya yang disebut dengan desa sapta wara. Keberadaan desa sapta wara dpat menjaga 

kelangsungan hidup dan perkembangannya dengan dilandasi nilai-nilai universal seperti menjunjung 

nilai agama dan budaya, keadilan, damai, dan cerdas dalam menyelesaikan masalah dan menghadapi 

tantangan serta dalam menanggapi aspirasi krama atau warganya. 

Kepemimpinan desa sapta wara di Desa Adat Selulung mengajarkan krama-nya (warganya) untuk 

berbuat dan bertingkah laku sesuai dengan tradisi yang dijiwai ajaran agama Hindu, yang pada intinya 

adalah untuk mendekatkan diri dengan Tuhan Yang Maha Esa. Pendidikan yang ditanamkan dalam 

organisasi desa sapta wara berbeda-beda pada setiap jenjang tingkatannya. Pendidikan keagamaan pada 

desa sapta wara sebenarnya sudah dimulai sejak usia kecil, yaitu ketika krama jangkêpan (pasangan suami 

istri) melakukan upacara nyangkêpang (upacara persembahan kepada Tuhan) untuk anaknya. 

Sebenarnya sistem pendidikan Hindu Kuno dimulai dari kitab suci Veda (Titib, 2011: 2). Dengan 

demikian, segala kegiatan desa sapta wara merupakan suatu proses pendidikan, yang pada intinya 

adalan untuk membentuk sikap dan mental agar lebih mendekatkan diri dengan Tuhan yang 

direalisasikan dalam bentuk ngayah (bekerja dengan ikhlas tanpa imbalan). Pendidikan dalam bentuk 

ngayah tersebut akan dipimpin jabatan desa sapta wara yang paling tinggi. Sebenarnya para maharsi 

mengembangkan sistem pendidikan berdasarkan garis perguruan Veda ini yang disebut 

“gurusisyaparam-para”. Perguruan semacam ini di Bali disebut “aguron-guron” (Titib, 2011: 2). 

Aguron-guron pada desa sapta wara dilakukan di bale agung (balai pajang bertiang 8 (delapan) 

dengan atap genteng dari bambu), dengan menghadirkan seluruh krama desa sapta wara. Aguron-guron 

tersebut dipimpin oleh kubayan kiwa (jabatan tertinggi pada bagian sisi kiri) dan kubayan têngên (mucuk) 

(jabatan tertinggi pada bagian sisi kanan). Hal senada dinyatakan oleh Dharmayuda (dalam 

Janamijaya, 2003: 84) menyatakan bahwa konsep kepemimpinan yang dikembangkan di desa adat 

adalah bahwa pemimpin itu merupakan “Guru” yang bermakna orang tua atau anak lingsir. Seorang 

pemuka agama atau pendeta adalah seorang pemimpin yang memiliki sifat-sifat yang dianggap 

keramat oleh masyarakat. Pemimpin seperti ini biasanya ditaati, disegani atau bahkan ditakuti orang 

(dinamakan mempunyai kharisma) karena ia dianggap sebagai orang yang telah mendapat wahyu dari 

para leluhur, para dewa, atau oleh Tuhan (Koentjaraningrat, 2005: 175). Dengan demikian pimpinan 

pengurus di desa adat bukanlah “kepala” (kepala desa) melainkan “ketua” (kubayan, bayan, kêlihan, 

bêndesa bayan), yang merupakan guru-guru spiritual lokal di desanya. Hal tersebut mengidnikasikan 

bahwa dua orang kubayan ini adalah sebagai guru dari semua krama (warga). Krama desa memiliki hak 

dan kewajiban yang sama, dan struktur pemerintahan desa terdiri dari beberapa tingkatan jabatan, 

mulai dari luanan hingga pêngluduan, dengan pimpinan tertinggi disebut Tampiang Takon (Lesmana, 

et.al. 2025).    

Kubayan akan mengajarkan tata cara kenaikan tingkatan terutama tugas-tugas dari masing-masing 

tingkatan desa sapta wara. Sistem sosial keagamaan desa sapta wara bersifat dualis yakni dipimpin oleh 

kubayan kiwa dan kubayan têngên (mucuk) berdasarkan senioritas. Tingkatan pendidikan dalam 

organisasi desa sapta wara di Desa Adat Selulung, terdiri atas 8 (delapan) tingkatan. Setiap tingkatan 

terdiri atas sahing (pasangan) kiri-kanan, yang disebut dengan sigar kangin (bagian sisi Timur) dan sigar 

kauh (bagian sisi Barat). Antara sigar kangin dan sigar kauh dibatasi oleh papan kayu yang sangat 

panjang yang disebut dengan belah ati. Pada masing-masing tingkatan tersebut, warga akan diajarkan 

berbagai kegiatan keagamaan dengan mempraktikkannya secara langsung. Hal tesebut senada dengan 

pendapatnya Titib (2005: 11) menyatakan bahwa tujuan pendidikan adalah membangun karakter yang 

baik (character building). 

Desa sapta wara mengungkapkan satu kesatuan adat dengan mekanisme pendidikannya yang 

sedemikian rupa, dimulai dari yang paling dasar atau paling bawah yaitu krama desa pamuit (pasangan 

pemula suami istri) sampai pada yang paling atas (hulu) yaitu desa rêdite. Pendidikan keagamaan yang 

ditanamkan kepada krama adalah keyakinan (sradha) dan kepatuhan terhadap tradisi yang diwarisi 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 3  

 

secara turun-temurun. Ketika krama mulai masuk organisasi desa sapta wara, mereka akan dikenalkan 

dengan aturan baru yang tentunya dapat mengikat krama itu sendiri. Krama yang baru masuk akan 

diurut tempat duduknya (linggih dapuh) menurut nomor urut pendaftaran sebagai desa sapta wara 

dengan menggunakan sistem senioritas. Pitana (1994: 151) bahwa ada beberapa cara yang digunakan 

oleh desa adat untuk memilih prajuru adat yaitu (1) dengan cara pemilihan langsung melalui 

musyawarah atau sangkêpan desa, (2) berdasarkan atas keturunan, dan (3) dengan giliran menurut 

senioritas. Hal senada juga dinyatakan oleh Reuter (2005: 332) bahwa semua kêraman ditentukan 

tingkatnya dan didudukkan berdasarkan senioritas mereka. Gagasan ini mencerminkan bahwa secara 

tradisional masyarakat Desa Adat Selulung tata krama bahwa orang yang layak diposisikan sebagai 

pemimpin bagi organisai desanya adalah rama (rêrama) yaitu orang tua. Orang tua dapat mengacu 

kepada umur tuwa tuwuh dan/atau pengalaman dan pengetahuan yang dimiliknya, tuwa tuhu arif dan 

bijaksana sehingga menjadikannya sebagai orang yang layak menjadi rama (rêrama) bagi desanya 

(Nuraeni, 2023). 

2. Hasil Penelitian 

Organisasi desa sapta wara di Desa Adat Selulung terdiri dari 8 (delapan) tingkatan. Pada masing-

masing tingkatan, krama akan diajarkan sesuai dengan fungsi dan kewajibannya dalam kegiatan 

upacara keagamaan. Walaupun ada perbedaan tugas dan kewajiban, hal tersebut tidak akan 

menimbulkan kecemburuan sosial, tetapi tugas dan kewajiban yang berbeda-beda tersebut justru 

saling mempengaruhi sehingga bersifat ganda dan timbal balik. Dengan kata lain, bahwa kegiatan desa 

sapta wara akan berjalan lancar apabla adanya interaksi sosial yang terjadi di antara krama. Interaksi 

sosial ini tumbuh dan berkembang tidak secara kebetulan, melainkan tumbuh dan berkembang di atas 

standar penilaian umum yang disepakati bersama oleh para anggota desa sapta wara. Adapun tugas dan 

kewajiban sebagai bentuk penanaman nilai keagamaan dari masing-masing tingkatan desa sapta wara 

sebagai berikut.  

2.1. Pendidikan Keagamaan dalam Desa Sapta Wara 

Pendidikan pada desa sapta wara di Desa Adat Selulung dalam pembagian tugasnya pada setiap 

rong saka (ruangan tiang) pada bangunan bale sêkaa ebat (balai bertiang delapan sebagai tempat duduk 

warga desa) dan bale desa (balai bertiang delapan sebagai tempat duduk warga desa) disebut dengan 

istilah desa sapta wara. Pembagian tugas tersebut direalisasikan dalam bentuk ngayah apabila ada suatu 

upacara keagamaan yang besar, sehingga mengakibatkan seluruh krama desa sapta wara mendapatkan 

tugas sesuai dengan tempat duduknya menurut ruangan pada saka (tiang) bale sêkaa ebat dan bale desa. 

Kegiatan ngayah berfungsi memelihara solidaritas dan integrasi dalam kehidupan bersama sebagai satu 

masyarakat (Geriya, 2000: 53). Oleh karena itu semua kegiatan gayah pada desa sapta wara dilakukan di 

bale agung. Dalam Lontar Siwagama disebutkan sebagai berikut: 

 

“Muah ana pakonira Bhatara Iswara, ri Sang Wiswakarma, kinon magawe salu-agung apañjang, lunggahira 

angajarakên wwang kinon wêruheng sastra dresta, lawan sastra gama……”. 

 

Terjemahannya: 

 

Oleh Bhatara Iswara, Sang Wiswakarma telah membuat bangunan yang besar dan panjang dimana 

orang-orang belajar. Untuk mempelajari sastra dan mempelajari agama……(Tim, 2001:20). 

 

Istilah sapta wara sama dengan istilah keraman dalam beberapa prasasti Bli Kuno (Goris dalam 

Riana, 1992: 25). Dinyatakan bahwa kêraman berarti “desa sebagai kesatuan hukum”. Dijelaskan bahwa 

kata keraman berasal dari kata rama yang artinya pemuka desa. Kata rama mendapat konfiks /ke-an/ 

menjadi kêraman. Lebih jauh, dalam tulisannya kemudian kata keraman berarti “desa”, “orang-orang 

desa” dan “pemuka desa” (Goris dalam Riana, 1992: 25). 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 4  

 

Organisasi adat di Desa Adat Selulung disebut dengan desa sapta wara. Istilah sapta wara di Desa 

Adat Selulung sejalan dengan nama-nama hari. Hal tersebut dinyatakan oleh informan Subali sebagai 

berikut. 

“I sahine lakar ngae bale agung ajaka pitung dadia, ngara ada nahwang sikut. Kayu ken bongkol, ken muncuka 

ngara tahwanga, ba pitung dina masih ngara têpuk bêhannya cara ngae ane. Ba kento lêluhur Jêro Bandesa 

Tanjungan tangkil ken Mêkêle Gde Kauhan ngraosang unduke ento. Ba kento lêluhur Jêro Bandesa 

Tanjungan utusa ka desa Titigantung. Satondene luas, lêluhur Jêro Bandesa Tanjungan nunas iringan ajaka 

pitu. Ajaka kutus makêjangan ane kêma. Ba nêkêd di Titigantung maturan, mayasa ajaka makêjang. Ada 

sênga sabda apanga ngêgen sikut aji don têhing matali aji tali tutus. Kayune timbang apanga tahwang bongkol 

muncuka, ken behatan to bongkola. Ba kento mulih, ngae bale patok malu. Mara sênga ngae bale agung. 

Sawireh ajaka kutus ane nunas sikut, Bale Agunge apanga akutus tampul ane. Gaennga tingkatan pêpitu 

adannya desa sapta wara, patuh têken itungan wahian cacakan ane” (wawancara tanggal, 10 Agustus 

2025). 

 

Terjemahan: 

 

Konon zaman dahulu, ketika akan membangun bale agung oleh 7 (tujuh) dadia belum ditemukan 

cara dan aturan/ukuran membuatnya. Posisi kayu mana ujung bawah dan mana ujung atas juga 

tidak diketahui. Sampai 7 (tujuh) hari belum juga ditemukan cara membuatnya. Maka dari itu, tetua 

dari Jêro Bandesa Wed Tanjungan menghadap kepada Mekele Gde Kauhan untuk membicarakan 

hal itu. Keputusannya adalah leluhur Jêro Bandesa Tanjungan disuruh meminta ukuran ke Desa 

Titigantung. Sebelum berangkat, tetua Jêro Bandesa meminta iringan 7 (tujuh) orang, sehingga 

jumlah semuanya 8 orang. Setelah sampai di Desa Titigantung tetua Jero Bandesa Tanjungan ini 

beryoya mohon petunjuk dari Tuhan yang bersthana di Titigantung. Akhirnya ada sabda untuk 

mempergunakan daun bambu diikat dengan tali bambu yang tipis yang digunakan sebagai ukuran 

tiang bangunan. Mengenani kayu yang tidak diketahui mana ujung bawah dan ujung atasnya, itu 

ditimbang. Mana yang lebih berat itulah ujung bawahnya. Setelah kembali, maka dibuatlah bale 

patok pertama kali, yaitu sebagai tempat ukuran tadi. Kemudian membuat bangunan bale agung 

sesuai dengan petunjuk atau wahyu dengan ukuran daun bambu. Oleh karena mereka berdelapan 

yang meminta petunjuk tentang ukuran, maka bangunan bale agung juga bertiang delapan. 

Sedangkan tingkatannya ada tujuh, karena diprakarsai oleh tujuh dadia, sehingga perhitungannya 

disesuaikan dengan nama-nama hari yang disebut desa sapta wara (Ranem, 2025). 

 

Lebih lanjut, Sukarya menjelaskan bahwa istilah sapta wara itu muncul dari foklor berikut. 

 

“I maluan, dukus lakar ngae pura di alas Pêtak Cêmêng ane pucuknya ken kêturunan Pasêk Padang 

Subadrane, ane mapêsengan I Nyoman Sadria. Ngae puranane ajaka pitu ane mêloporin. Makêlo-kêlo desane 

dadi liyu kanti ajaka satak kurên. I Nyoman Sadriya mrintahang warga ane ngae kul-kul aji kayu selaguhi. 

Ulian kul-kule ento sêngkala warga desane ane satak kurên nu kala ajaka pitu. Sebilang gêbuga kul-kule 

ngundang musuh pêtêng ane. Musuhe uli den bukit. Ane pêpitu ne ngoyong di alas Pêtak Cêmêng masatya 

salunglung sabayantaka ngae bale agung. Sawireh kala ajaka pêpitu kewêh asennya ngae bale agung. Ba kento 

di têngah bale agunge jangnya belah ati. Sawireh ajaka pitu ane ngae adannya senga desa sapta wara” 

(wawancara tanggal 15 Juli 2025). 

 

 

 

 

Terjemahan: 

 

Dahulu kala, ketika akan membangun pura di hutan Pêtak Cêmêng yang dipimpin oleh keturunan 

Pasek Padang Subadra yaitu I Nyoman Sadria. Pembuatan pura ini dipelopori oleh tujuh orang. 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 5  

 

Desa ini berkembang dengan baik, entah dalam beberapa tahun penduduknya sudah mencapai 200 

keluarga. I Nyoman Sadria memerintahkan warga untuk membuat kentongan dari akar kayu 

selaguhi. Akhirnya, mereka mengundang rakyat melaluikentongan selaguhi ini. Namun, sangat sial 

kentongan itu membawa malapetaka bagi warga Pêtak Cêmêng atau Pêtak Irêng. Setiap dipukul 

kentongan itu, maka malamnya mereka dijarah oleh penduduk lainnya khususnya orang dari den 

bukit, yang waktu itu memang senang merebut kekuasaan. Karena sering dijarah dan dibunuh, 

penduduk yang 200 keluarga itu tersisa 7 (tujuh) orang. Ketujuh orang ini memutuskan untuk 

bertahan diam di hutan Pêtak Cêmêng dengan jalan sahlulung sabayantaka dan membuat bale agung. 

Ketujuh orang ini merasa sangat berat hatinya untuk membangun bale agung, sehingga dalam 

membangun bale agung diisi batas tengahnya yang disebut bêlah ati.  Karena hanya bertujuh yang 

membuat, maka dari itu disebut desa sapta wara (Ranem, 2025). 

 

Berdasarkan dua pernyataan informan di atas bahwa makna angka tujuh sangat dikeramatkan di 

Desa Adat Selulung. Untuk mengenang jumlah tersebut maka diputuskan susunan organisasi adat 

terdiri dari tujuh tingkatan yang disebut desa sapta wara dan tiang bangunan sebanyak delapan, karena 

mereka berdelapan yang nunas sikut (meminta ukuran). Anggota desa sapta wara adalah seluruh anggota 

krama desa ulu apad. Pembagian desa sapta wara didasarkan atas pembagian tugas pada setiap ruang saka 

(tiang) bangunan bale sêkaa ebat dan bale desa yang disebut rong (ruangan). Kenaikan tingkatan dalam 

desa sapta wara terjadi karena krama yang posisinya berada pada tingkatan di atasnya harus keluar. 

Keluarnya krama ini disebabkan karena balu, baki dan sapian.   

Desa sapta wara sebagai suatu sistem adat yang terdiri atas desa rêdite, soma, anggara, buda, wraspati, 

sukra dan saniscara. Masing-masing desa tersebut memiliki hubungan yang sangat erat dalam 

menentukan suatu yajña. Oleh karena itu, masyarakat dilihat sebagai suatu sistem dari bagian-bagian 

yang saling berhubungan satu sama lain (Talcott Parsons, dalam Nasikun, 2004: 13). Mengutip 

pendapatnya Talcott Parsons, bahwa desa sapta wara merupakan suatu sistem yang saling berhubungan, 

karena dalam desa sapta wara akan terjadi pembagian tugas menurut ruangan, di mana tugas di antara 

desa-desa dalam desa sapta wara itu memiliki hubungan, dalam artian apabila tugas yang dikerjakan itu 

dijadikan satu maka akan menjadi satu kesatuan berupa persembahan yajña. Selain itu, masing-masing 

bagian desa sapta wara tersebut memiliki hubungan yang sangat erat, karena krama yang baru masuk 

organisasi desa sapta wara akan dikelompokkan ke dalam tingkatan desa sapta wara paling bawah. 

Hubungan sistem pengaruh mempengaruhi tersebut sejalan dengan pendapatnya Buckley (dalam 

Ritzer, 2010: 238) menyatakan bahwa susunan elemen-elemen atau komponen-komponen yang secara 

langsung atau tak langsung berkaitan di dalam jaringan kausal sedemikian rupa sehingga masing-

masing komponen dikaitkan dengan setidaknya beberapa komponen lain. Dengan demikain, interaksi 

sosial manusia mempelajari arti dan simbol yang memungkinkan mereka menggunakan kemampuan 

berpikir mereka yang khusus itu (Ritzer, 2010: 289). Adapun tingkatan pendidikan dalam desa sapta 

wara adalah sebagai berikut. 

a) Desa Saniscara.  

Pada tingkatan desa saniscara, warga yang baru menikah diharuskan melaksanakan upacara 

perkawinananya secara lengkap (nyêêb brahma, ngunya, maklaci dan mayah bakatan), kemudian mênek 

madesa (masuk sebagai warga desa). Pasangan suami istri yang baru masuk tersebut akan masuk 

kelompok desa saniscara. Desa saniscara juga sering disebut sebagai desa pamuit yang artinya awal 

warga desa menempati ruangan dalam urutan desa sapta wara. Jumlah desa saniscara ini tidak 

dibatasi. Pada tingkatan desa saniscara tersebut krama jangkêpan (pasangan suami istri) diajarkan 

kegiatan adat, seperti diberi tugas membersihkan perut babi dan anjing ketika ada upacara adat. 

Jika ada upacara macaru (upacara suguhan kepada bhuta kala) kelompok ini mendapat tugas mencari 

anjing (asu) dan kucit butuhan (babi kecil) dan mengerjakannya (mebat) sampai selesai. Posisi desa 

pamuit dalam bangunan bale desa menempati ruangan (rong) paling bawah. 

b) Desa Sukra 

Jika ada tempat lowong pada jabatan desa sukra, maka desa saniscara yang menempati nomor urut 

pertama akan naik menempati desa sukra. Desa sukra juga belum dibatasi jumlahnya. Pada desa sukra 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 6  

 

sudah diajarkan dan diwajibkan sebagai saya atau kasinoman (warga mendapat tugas tambahan 

ketika melaksaanakan kegiatan adat). Apabila ada upacara macaru, desa sukra bertugas 

mengusahakan binatang ayam, itik, kambing, angsa dan binatang lainnya serta mengerjakannya 

(mebat) sampai selesai. Posisi desa sukra pada bangunan bale desa menempati ruang (rong) nomor 

urut 2 dari bawah. 

c) Desa Wraspati 

Jika ada tempat yang kosong pada desa wraspati, maka desa sukra yang menempati nomor urut 

pertama akan naik menjadi desa wraspati. Tugasnya adalah sebagai saya (sinoman). Bila ada upacara 

yajña tingkat madia-utama. Desa wraspati bertugas mencari binatang, dan ambu (daun enau yang 

muda), ron (daun enau yang agak tua) untuk keperluan upacara yajña. Desa wraspati menempati 

ruang nomor urut 3 dari bawah pada bangunan bale desa. Pada desa wraspati ada sitilah ngelutungin 

yaitu desa wraspati yang menempati nomor urut pertama kadang-kadang pindah tempat menuju 

rong (ruang) nomor urut 4, kadang-kadang tetap berada pada posisi (rong) ruangannya ketika 

pembagian kawes malang (suguhan yang berisi nasi dengan lauk daging, telor, kacang-kacangan 

yang dicampur dengan parutan kelapa lengkap dengan bumbu). Perpindahan krama yang 

menempati nomor urut pertama dalam desa wraspati ini disebabkan oleh salah satu atau beberapa 

krama yang menempati jabatan desa buda dan desa anggara berhalangan hadir ketika pembagian kawes 

malang. Sehingga mengakibatkan desa wraspati nomor urut pertama pindah menuju ke arah luan 

(atas) pada bale sêkaa ebat (balai bertiang delepan sebagai tempat duduk warga sêkaa ebat), tetapi 

hanya bersifat sementara. Apabila pada pembagian kawes malang berikutnya warga desa buda atau 

anggara hadir, maka warga yang memilki nomor urut pertama pada desa wraspati akan kembali ke 

posisinya semula.  

d) Desa Buda 

Desa buda berada menempati nomor urut 4 (empat) dari bawah pada bangunan bale sêkaa ebat. 

Apabila terjadi kekosongan dalam desa buda, maka krama yang menempati posisi nomor urut 

pertama pada desa wraspati akan naik menjadi desa buda. Pada desa buda, krama diajarkan sebagai saya 

(sinoman), mencari binatang untuk korban suci dan mencari bunga untuk keperluan upacara yajña.  

e) Desa Anggara  

Jika terjadi kekosongan pada desa anggara maka desa buda nomor urut pertama akan naik menjadi 

desa anggara. Tugas desa anggara sebagai padikan (mencari binatang) babi dalam upacara pujawali, 

mencari godel (sapi kecil) dalam upacara macaru, serta mebat binatang korban, dan membersihkan 

areal Pura Panegtegan. Desa anggara menempati ruangan nomor 5 dari bawah pada bangunan bale 

sêkaa ebat. 

f) Desa Soma 

Jika terjadi kekosongan pada desa soma, maka desa anggara yang nomor urut pertama akan naik 

menjadi desa soma. Desa soma terdiri dari: (1) juru penakeh yang bertugas menakar nasi pesihyangan 

(nasi untuk upacara) serta menjumlahkannya, (2) juru panadah bertugas nadahang (membagikan) 

nasi dan urab (campuran daging, kacang-kacangan, parutan kelapa lengkap dengan bumbunya) 

untuk dijadikan kawês malang, dan (3) singgukan bertugas membuat kawisan (sarana persembahan 

terbuat dari satai, urab, dan nasi), karangan (sarana persembahan terbuat dari satai, urab, nasi, besisi 

garam, air, dan canang), plupuhan (sarana persembahan terbuat dari daging itik/babi yaitu kepala, 

tulang punggung, tulang rusuk, tulang sayap atau kaki depan babi, dan tulang ekor, dan canang) 

dan sebagai pangentêr (pemberi informasi) dalam melaksanakan upacara yajña. Dalam 

melaksanakan tugasnya, desa soma dibantu oleh krama sêkaa ebat. Desa soma yang menempati posisi 

ruangan (rong) nomor urut 6 dari bawah pada bale sêkaa ebat. 

 

g) Desa Rêdite 

Desa redite muncul dari kata “raditya” yang berarti surya. Surya ini terdiri dari jêro kubayan kiwa, jêro 

kubayan mucuk, jêro pasek, jêro mangku gde kanginan, jero mangku gde kauhan, pênyarikan jêjênêng dan 

jêro bandesa dengan duduk menghadap ke arah têben (Selatan). Tujuh warga yang menempati 

tempat duduk tersebut disebut dengan paduluan sapta pandita. Desa rêdite adalah terdiri dari kubahu 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 7  

 

dan kubayan. Jika pada jabatan desa redite kosong maka desa soma yang menjabat sebagi singgukan 

akan menduduki desa rêdite pada jabatan kubahu. Demikian pula, apabila jabatan kubayan kosong 

maka kubahu akan naik menjadi kubayan. Tugas dari desa rêdite adalah sebagai pemuput upacara 

yajña. Desa redite pada jabatan kubahu menempati posisi pada ujung luan bale sêkaa ebat. Khusus 

untuk desa rêdite pada jabatan kubayan, jêro pasek, jêro mangku gde kanginan, jêro mangku gde kauhan, 

pênyarikan jêjênêng dan jêro bêndesa menempati posisi bale truna dengan nomor urut tujuh. 

Demikianlah susunan desa sapta wara pada bangunan bale sêkaa ebat, bale desa dan bale truna yang 

penempatannya tersusun rapi sesuai dengan ruangan tempat duduk (linggih dapuh) dan tugasnya 

masing-masing pada setiap rong. Dengan adanya tugas yang dibebankan pada setiap rong (ruangan), 

secara langsung krama belajar dari apa yang ditugaskannya itu. Tugas-tugas itu akan didapat oleh 

semua krama karena krama akan mengalami kenaikan tingkatan apabila ada tempat yang kosong pada 

jabatan di atasnya dengan syarat krama itu tidak baki, balu, dan sapian. Jadi masing-masing tugas itu 

adalah pendidikan bagi krama ketika berada pada ruangan (rong) tertentu. Mengutip pendapatnya 

(Arimin, 2003: 10) bahwa kenaikan yang terjadi kerena tempat kosong terjadi karena himpunan bagian-

bagian organisasi desa sapta wara yang bekerja secara mandiri dalam memperoleh tugas pada masing-

masing tingkat jabatan atau memperoleh tugas yang sama untuk pencapaian tujuan yang sama ada 

yang kurang, sehingga diperlukan pendukung dari krama-krama lainnya dalam lingkungan desa sapta 

wara tersebut. 

Untuk memperjelas tingkat pendidikan dalam desa sapta wara yang didasarkan atas pembagian 

tugas pada setiap ruangan bale desa, bale sêkaa ebat dan bele truna dapat dilihat pada bagan 1 berikut. 

Bagan 2.1 

Susunan Desa Sapta Wara pada Bale Agung Desa Adat Selulung 

 
Sumber (Subali, 11 September 2025) 

Keterangan: 

A : Sigar Kangin  

B : Belah Ati 

C : Sigar Kauh  

 : Saka (tiang bangunan) 

 : Rong (ruangan) 

 

Jadi, dapat disimpulkan bahwa pendidikan keagamaan Hindu dalam desa sapta wara didasarkan 

atas pembagian tugasnya pada setiap rong (ruangan) saka (tiang) bale desa, bale sêkaa ebat dan bale truna 

dalam melaksanakan upacara yajña. 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 8  

 

2.2. Pendidikan Krama di Luar Desa Sapta Wara 

Krama di Desa Adat Selulung sejak masih kanak-kanak sebenarnya sudah diajar berorganisasi oleh 

orang tuanya. Hal yang pertama kali dilakukan adalah upacara nyangkêpang, yaitu memberitahukan 

kepada Tuhan bahwa mereka telah punya anak baik laki maupun perempuan yang siap mengabdikan 

dirinya kelak dikemudian hari. Mereka yang nyangkêpang akan mengajak anaknya untuk 

bersembahyang di seluruh pura yang ada di Desa Adat Selulung. Hal tersebut dinyatakan oleh 

informan Subali sebagai berikut. 

 

“Di Desa Selulung, rarene ane ba maumur pitung bulan ajaka nyangkêpang ken meme-nanang ane. Yen ba 

maumur pitung tiban masuk ya krama pidêr, maumur têlulas tiban masuk krama truna, yen ba nganten 

masuk krama desa juragan. Kramane ne ba ane lakar dadi desa sapta wara” (wawancara tanggal, 1 Agustus 

2025). 

 

Terjemahan:  

 

Di Desa Adat Selulung anak-anak yang berumur 7 bulan akan melakukan upacara nyangkepang 

dengan diantar oleh orang tuanya. Apabila sudah menginjak umur 7 tahun akan masuk kelompok 

krama pidêr, umur 13 tahun masuk kelompok krama truna dan sesudah menikah masuk kelompok 

krama desa juragan. Tingkatan krama inilah nantinya mengalami peningkatan menjadi desa sapta wara 

(Ranem, 2025) 

 

Pernyataan di atas, menjelaskan bahwa mulai dari kanak-kanak sudah diperkenalkan dengan 

kegiatan adat. Pengenalan kegiatan adat tersebut dimaksudkan sebagai bagian dari proses pengabdian 

pada tingkatan berikutnya, yaitu sebagai krama pidêr (kelompok anak-anak remaja sebelum 

mentsruasi), krama daa-truna (kelompaok remaja laki perempuan sebelum menikah) dan meningkat 

menjadi krama desa juragan (pasangan suami istri yang belum atau tidak tercatat pada desa sapta wara). 

Hal tersebut senada dengan pendapat Talcott Parson (dalam Nasikun, 2004: 13) bahwa (1) masyarakat 

haruslah dilihat sebagai suatu sistem daripada bagian-bagian yang saling berhubungan satu sama lain, 

dan (2) dengan demikian hubungan pengaruh mempengaruhi di antara bagian-bagian tersebut adalah 

bersifat ganda dan timbal balik. Dengan demikian, bahwa secara jelas hubungan antara krama yang 

satu dengan yang krama yang lainnya sangatlah erat. Walaupun keberadaan masing-masing tingkatan 

krama di luar desa sapta wara seperti krama pidêr, krama truna dan krama desa juragan, namun dari krama 

itulah nantinya yang mengalami kenaikan tingkat karena faktor umur akan menjadi krama pada desa 

sapta wara. Masing-masing tingkatan krama diberi tugas yang berbeda sesuai dengan tingkatannya. 

Namun pada intinya tujuannya adalah sama, yaitu keberhasilan atas pelaksanaan yajña. Dalam 

mengerjakan tugasnya, masing-masing tingkatan krama akan dikomandoi oleh kelihan (pepimpin) dan 

paduluan desa (sêsêpuh/tetua desa). Adapun tingkatan-tingkatan krama karena proses alamiah adalah 

sebagai berikut. 

a) Krama Pidêr 

Krama pidêr merupakan tingkatan krama paling dasar yang berkaitan dengan desa sapta wara. 

Tingkatan kelompok ini adalah anak-anak yang berumur 7 (tujuh) tahun sampai dengan 12 (dua 

belas) tahun. Diperkirakan anak-anak yang sudah bisa mengambil atau melaksanakan tugas dalam 

penyelanggaraan upacara keagamaan. Jumlah keseluruhan dari krama pidêr ini tidak terbatas, hanya 

dikelompokkan berdasarkan sigar kangin dan sigar kauh. Anak-anak yang akan masuk ke dalam 

krama pidêr melakukan upacara piuning (pemberitahuan) pada bale pidêr dengan sarana banten nasi 

kuning. Upacara ini sebagai pemberitahuan bahwa anak yang baru itu akan siap mengabdikan 

dirinya sebagai abdi Tuhan yang bersthana di Selulung-Belantih. Upacara mapiuning ini dipuput 

oleh seorang kubayan atau kubahu dan juga paduluan lainnya. 

b) Krama Truna 

Krama truna merupakan krama pidêr yang berubah status karena faktor umur. Kelompok krama ini 

adalah remaja putra-putri yang berumur 13 (tiga belas) tahun sampai dengan belum kawin. Kata 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 9  

 

“truna” berarti remaja yang berjenis kelamin pria. Kenaikan dari krama pidêr menjadi krama truna 

juga ditandai dengan upacara mapiuning. Upacara mapiuning pada jenjang kenaikan krama truna 

dilakukan di bale truna dengan sarana banten nasi kuning. Upacara ini dipuput oleh salah seorang 

kubayan atau kubahu atau paduluan lainnya.  

c) Krama Desa Juragan 

Krama desa juragan merupakan krama jangkepan (bersuami-istri) yang belum memilki tempat duduk 

(tegak) dan orang yang sudah keluar dari organisasi desa sapta wara karena baki dan tabing. 

Aggotanya adalah semua yang sudah kawin tetapi belum melakukan upacara mapiuning 

(pemberitahuan secara keagamaan kepada dunia niskala) pada pura-pura yang ada di desa Selulung 

dan desa Belantih dan mereka yang keluar dari organisasi desa sapta wara karena baki dan tabing. 

Kata “juragan” diartikan rebutan. Kata kerjanya “majurag” berebutan. Disebut juragan karena pada 

saat ada pembagian kawes malang, mereka mengambilnya secara berebutan, saling mendahului. 

Ketentuan yang harsu diperhatikan oleh krama desa juragan ketika akan menek madesa harus 

memperhatikan orang tua atau saudaranya yang telah duluan masuk ke dalam organisasi desa sapta 

wara. Masukknya krama desa juragan ke dalam desa sapta wara dinyatakan oleh informan Subali sebagai 

berikut. 

 

“Yen ngelah panak muani abesik, langsung masuk sigar kangin. Yen ngelah panak muani dadua, ane kelihan 

masuk sigar kangin, ane cerikan masuk sigar kauh. Yen tetelu ngelah panak muani, ane paling cerik ngara 

dadi masuk desa sapta wara, ya dadi krama desa juragan malu, ngantiang kaka ane baki, balu, sapian. Yen 

ngelah panak muani tetelu, yen panak muani ane dadua ba dadi salahin, tabing, baki, ba ngara masuk desa 

sapta wara, sawireh panak ane makêjang ba ngêlah somah. Panak muani ane nomêr têlu mênek desa sapta 

wara, ane nomêr satu, nomêr dua bin dadi krama desa juragan. Yen ada krama ba baki, tabing dadi krama 

desa juragan” (wawancara tanggal, 1 Sptember 2025). 

 

Terjemahan: 

 

Jika seseorang mempunyai seorang anak laki, maka ia akan menempati posisi sigar kangin. 

Selanjutnya, jika anak laki-lakinya dua orang maka yang pertama menempati posisi sigar kangin, 

dan yang kedua menempati posisi sigar kauh. Jika seseorang mempunyai tiga orang anak laki-laki, 

maka anak ketiga tidak boleh masuk desa sapta wara. Anak ketiga menempati posisi krama desa 

juragan, sampai seorang dari kakaknya meninggal, baki, balu dan sapian. Jika punya anak laki-laki 

tiga orang, apabila anak pertama dan kedua sudah menjadi tabing, baki artinya tidak lagi menjadi 

desa sapta wara karena semua anak-anaknya sudah kawin, maka anak ketiga menjadi masuk desa 

sapta wara, sedangkan anak pertama dan kedua menempati posisi krama desa juragan. Jika anggota 

krama desa sapta wara harus keluar dari organisasi yang disebabkan oleh baki dan tabing, maka yang 

keluar ini dimasukan ke dalam krama desa juragan. 

 

Berdasarkan pernyataan di atas, bahwa krama harus memperhatikan kedudukan orang tua dan 

saudaranya apakah masuk sigar kangin atau sigar kauh. Begitu pula krama yang keluar dari organisasi 

desa sapta wara yang disebabkan oleh baki dan tabing maka akan kembali menjadi krama desa juragan. 

Hal ini sejalan dengan pendapatnya Talcot Parsons (dalam Nasikun, 2004: 13) menyatakan bahwa 

masyarakat harus dilihat sebagai suatu sistem dari bagian-bagian yang saling berhubungan satu sama 

lain. Jadi krama yang menduduki krama desa juragan adalah krama yang belum melakukan upacara 

mapiuning mênek madesa karena dua saudaranya masih duduk dalam organisasi dan krama yang keluar 

dari organisasi karena ada salah seorang cucunya sudah kawin atau semua anakanya sudah kawin. 

Krama desa juragan ini tidak memiliki tugas dan kewajiban khusus yang arahnya bernilai niskala. Mereka 

hanya dikenakan kewajiban yang bersifat material yang sasarannya lebih bersifat fisik. Kewajiban yang 

dimaksud adalah membayar pêturunan (iuran), wajib bergoton-groyong membersihkan pura dan 

sebagainya. Kewajiban dalam sangkêpan (rapat adat) dan kasinoman (tugas tambahan dalam upacara 

adat) tidak dekenakan. 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 10  

 

Selain pengelompokan kaum pria seperti tadi di atas, kaum wanita di Desa Adat Selulung juga 

dikelompokkan. Pengelompokannya ini juga didasarkan atas umur dan perkawinan, sebagai berikut. 

1) Krama Daa Suci 

Daa artinya remaja putri. Kelompok tingkatan ini adalah semua remaja putri yang belum pernah 

melakukan hubungan seks. Krama daha suci ini diajarkan dengan tugas khusus yaitu melakukan 

pembersihan di Pura Mas. Pura ini sangat dikeramatkan karena memiliki nilai kesakralan yang 

tinggi. Yang diizinkan masuk ke pura ini adalah mereka yang masih suci dan mereka yang telah 

melakukan upacara pembersihan diri (mawintên).  

2) Krama Daa 

Krama daa adalah semua wanita yang belum menikah. Krama daa ini diajarkan untuk menggarap 

semua perlengkapan yang berhubungan dengan upacara keagamaan di pura. Mulai dari membuat 

rêringkitan yaitu semacam hiasan dari daun ambu dan busung yang diukir dengan seindah-indahnya 

untuk dipakai canang. Krama daa dengan dibantu oleh krama truna wajib membuat bantên untuk 

ngodal Ida Bhatara (mensthanakan manifestasi Tuhan) pada pura yang ada di Selulung dan Belantih. 

Banten yang harus dibuat oleh krama daa adalah banten dandanan. Proses pembuatan bantên tersebut 

sering disebut dengan malêbêngan (membuat sarana upacara adat). Di samping itu, karena krama daa 

masih dianggap suci, maka pada kegiatan makiis (upacara penyucian pratima ke laut) krama daa 

diizinkan mengusung (nyongsong) tigasana (tandu berbentuk bangunan palinggih pura). Krama daa 

melakukan malêbêngan pada bale daa. 

3) Krama Bala Kayu 

Jika ditelusuri makna kata “bala kayu” muncul dari kata “bala” yang artinya rombongan dan kata 

“kayu” berasal dari kata “kahayu” artinya kaum wanita. Jadi krama bala kayu adalah kaum wanita 

atau istri dari warga yang suaminya masih menduduki tempat (têgak) pada desa sapta wara. Krama 

bala kayu memiliki tempat duduk pada bale bala kayu. Tugas yang dibebankan pada Krama bala kayu 

dalam upacara adat adalah membantu krama daa dalam mempersiapkan sarana-sarana untuk 

keperluan upacara keagamaan. Jadi stastus krama bala kayu adalah hanya sebagai pembantu krama 

daa. Ini merupakan cerminan bahwa upacara adat merupakan kegiatan suci yang memiliki nilai 

kesakralan tinggi, sehingga yang menggarap kegiatan itu mereka yang dianggap masih suci. 

Krama bala kayu akan belajar dan bertugas untuk mendampingi sang suami sesuai dengan jabatan 

yang sedang diduduki dalam struktur desa sapta wara. Pada saat sang suami dilantik pada jabatan yang 

harus diduduki (sêkaa ebat, singgukan, kubahu, dan kubayan) dengan suatu upacara khusus, sang istri 

juga ikut diupacarai. Dengan demikian sang istri akan mendapat julukan baru sesuai dengan jabatan 

atau kedudukan suaminya, seperti: jêro kubahu istri (untuk istri kubahu), jêro kubayan istri (untuk istri 

kubayan). Pihak istri hanya boleh meladeni atau membantu tugas sang suami dalam kedudukannya. 

Dari tingkatan di bawah singgukan sampai pada tingkatan paling bawah (krama desa pamuit), jika sang 

suami kebetulan menjadi sinoman, maka sang istri juga sama disebut dengan sinoman ngêluhang. 

2.3. Berhenti sebagai Desa Sapta Wara 

Warga masyarakat (krama) yang masuk dalam organisasi desa sapta wara adalah setiap krama yang 

telah melakukan upacara pemberitahuan (mapiuning) kepada Ida Bhatara-Bhatari (Tuhan Yang Maha 

Esa) yang bersthana di pura yang ada di Desa Adat Selulung. Krama yang telah melakukan piuning 

dianggap sah tercatat sebagi abdi Tuhan baik secara sekala maupun niskala.  Krama yang termasuk ke 

dalam organisai desa sapta wara adalah krama desa pamuit, krama desa, krama sêkaa ebat, juru panakêh, juru 

panadah, singgukan, kubahu dan kubayan. Semua krama ini kemungkinan besar akan mengalami 

hambatan dalam jabatannya sehingga harus keluar dari organisasi desa sapta wara. Hambatan yang 

paling menonjol disebabkan oleh semua anak yang menjabat sudah kawin dan salah seorang cucu dari 

krama yang menjabat sudah kawin. 

Berdasarkan pemaparan informan Subali dan Sukarya bahwa yang menyebabkan keluarnya 

seseorang dari organisasi desa sapta wara adalah karena baki, balu dan sapian (wawancara tanggal, 12 

Agustua 2025). Baki, balu dan sapian tersebut menyebabkan status krama tersebut akan berubah. Dengan 

mengutip pendapatnya Talcot Parsons (dalam Nasikun, 2004: 15) bahwa perubahan-perubahan yang 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 11  

 

terjadi di dalam sistem desa sapta wara pada umumnya terjadi secara gradual, melalui penyesuaian-

penyesuaian, dan tidak secara revolusioner. Perubahan-perubahan yang terjadi secara drastis pada 

umumnya ketika terjadi kenaikan jabatan secara berantai, sedangkan unsur-unsur sosial budaya dalam 

tradisi desa sapta wara tidak seberapa mengalami perubahan. Ini berarti bahwa krama harus sadar 

dengan perubahan status yang mereka alami sehingga harus keluar dari organisasi. Walaupun keluar 

dari organisasi, namun masih berada dalam lingkup desa adat. Adapun yang dimaksud dengan baki, 

balu dan sapian adalah sebagai berikut. 

1) Baki 

Menurut Pratami, dkk., (2016: 68) bahwa kata “baki” berarti “berhenti haid karena lanjut usia”. 

Seseorang disebut baki dalam organisasi desa sapta wara di Desa Adat Selulung adalah mereka yang 

tertimpa peristiwa seperti berikut: 

a) Bila semua anak dari warga yang bersangkutan sudah kawin atau menikah. 

b) Meskipun anak warga yang bersangkutan masih ada yang belum kawin atau menikah, tetapi 

salah seorang cucunya sudah kawin, orang ini juga dikategorikan baki.  

Khusus pada jabatan kubahu dan kubayan apabila sedang menjabat, kemudian ada salah satu 

cucunya menikah maka kubahu dan kubayan tersebut akan turun dari jabatannya, disebut dengan 

tabing. Penyebutan baki digunakan pada tingkatan di bawah kubahu. 

2) Balu 

Menurut Pratami, dkk., (2016: 68) bahwa kata “balu” berarti “janda, duda; ayahan-, kewajiban yang 

dilaksanakan oleh janda/duda di desa adat. Istilah balu yang dimaksudkan adalah bila istri atau 

suami seseorang meninggal dunia. Hal ini sering disebut sebagai janda dan duda. Meninggalnya 

seseorang yang terdaftar dalam organisasi desa sapta wara baik pihak suami maupun istri 

mengakibatkan seseorang yang menjabat jabatan itu harus keluar dari organisasi. Oleh karena yang 

terdaftar dalam desa sapta wara adalah pihak (garis) pria atau pihak suami yang masih majangkepan 

(bersuami-istri). Dalam hal ini bahwa seseorang harus keluar dari organisasi desa sapta wara bila istri 

yang bersangkutan meninggal. Itu artinya seorang suami tidak akan mampu melaksanakan tugas 

dan kewajiban tanpa pasangan istri. Khusus tingkatan kubahu dan kubayan, apabila ada salah satu 

pasangan suami-istri meninggal maka kubahu dan kubayan yang ditinggalkan ini disebut dengan 

salahin.  

3) Sapian 

Kata “sapian” diperkirakan muncul dari kata “sepihan”, yang artinya pecahan. Pecahan yang 

dimaksud, apabila suatu ikatan suami-istri terpecah atau bercerai. Jika ada anggota organisasi desa 

sapta wara bercerai, maka yang bersangkutan harus keluar dari organisasi. Keluarnya seseorang dari 

organisasi desa sapta wara ini sebagai akibat dari ketidak cocokan dalam rumah tangga atau hal lain. 

Orang yang keluar dari organisasi ini lambat laun kemungkinan akan menikah lagi dengan gadis 

lainnya. Jika hal ini terjadi, maka mereka yang bersangkutan harus memulai lagi dari tingkatan 

yang paling bawah yaitu krama desa juragan  

Ada satu peristiwa perkecualian, apabila tempat jabatan atau linggih dapuh yang ditinggalkan 

seseorang sebagai akaibat dari sapian belum ada yang menduduki atau belum terjadi terjadi upacara 

pelantikan atas orang yang menggantikan mereka yang keluar dari organisasi desa sapta wara tersebut, 

kemudian orang yang keluar ini kawin lagi, maka yang bersangkutan dapat kembali ke tempat 

duduknya semula dengan cara membeli tempat duduk. Membeli tempat duduk semula disebut 

dengan mêli têgak. Mêli têgak ini sarananya terdiri dari bantên dandanan, nasi kuning, dan uang bolong 

700 (tujuh ratus) kepeng. 

Ketiga syarat itulah yang harus diperhatikan oleh krama dalam menduduki peringkat jabatan. 

Apabila salah satu dari syarat di atas dialami oleh krama maka ia harus keluar dari jabatan itu dan 

dicarikan pengganti dari krama bawahannya yang menduduki peringkat pertama. Jadi ketiga syarat di 

atas merupakan aturan yang sudah baku dan harus dituruti oleh seluruh krama pada desa sapta wara. 

Syarat-syarat itu mengajarkan krama-nya bahwa yang tidak memiliki pasangan suami-istri atau anak 

dan cucunya semuanya sudah kawin maka ia harus keluar dari organisasi desa sapta wara. 



 

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 – 12  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 12  

 

3. Simpulan 

Organisasi desa sapta wara mengajarkan krama-nya untuk melaksanakan kegiatan adat mulai dari 

tingkatan paling bawah sampai pada tingkatan tertinggi yaitu mulai dari desa saniscara, desa sukra, desa 

wraspati, desa buda, desa anggara, desa soma dan desa rêdite. Desa sapta wara dimpimpin oleh desa rêdite 

yaitu dua orang tetua adat yang disebut dengan kubayan kiwa untuk memimpin warga desa yang 

berada pada sigar kauh dan kubayan tengen (mucuk) untuk memimpin warga yang berada pada sigar 

kangin. Warga akan berhenti sebagai anggota desa sapta wara apabila mengalami salah satu hambatan 

yang disebut dengan baki, balu dan sapian. Proses aguron-guron (pembelajaran) akan diajarkan pada 

setiap jenjang melalui kegiatan ngayah. Setiap jenjang desa sapta wara mengajarkan krama-nya berbagai 

kegiatan adat yang pada intinya adalah untuk mendekatkan diri dengan Tuhan Yang Maha Esa. 

Kepada masyarakat Hindu agar memahami berbagai sistem pemerintahan Bali Kuno khususnya 

sistem pemerintahan desa sapta wara di Desa Adat Selulung. Begitu pula kepada peniliti lainnya 

diharapkan dapat melakukan penelitian sejenis dengan variabel berbeda sehingga tradisi warisan 

leluhur tetap terjaga.  

Referensi 

Geria, I. W. 2000. Transformasi Kebudayaan Bali Memasuki Abad XXI. Denpasar: Perpustakaan Daerah Bali. 

Janamijaya, I. G. 2023. Eksitensi Desa Pakraman di Bali. Denpasar: Yayasan Tri Hita Karana. 

Koentjacaningrat. 20205. Pengantar Antropologi II Pokok-pokok Etnografi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Lesmana, A. V., I. K. Ardhana, dan A. A. A. R. Wahyuni. 2025. Representasi Perempuan Pada Tradisi Ulu 

ApadDalam Tatanan Awig-AwigPelaksanaan Kepemimpinan Prajuru Desa Adat Tenganan Di Era 

Reformasi Tahun 1998-2020. JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2 (2), 1869-1881. 

Nasikun. 2004. Sistem Sosial Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 

Nuraeni. 2023. Kepemimpinan Dalam Perspektif Tri Hita Karana. Jurnal Visionary: Penelitian dan Pengembangan 

dibidang Administrasi Pendidikan, 11 (2), 158-165.  

Partami, N. L., I. M. Sudiana, I. N. Sukayana, & I. A. M. Purwiati. 2016. Kamus Bali Indonesia Edisi ke-3. Denpasar: 

Bali Bahasa Bali. 

Pitana, I. G. 1994. Dinamika Masyarakat dan Kebudayaan Bali. Denpasar: Bali Post. 

Reuter, T. A. 2005. Custodians of the Sacred Mountains. Budaya Masyarakat Bali Pegunungan. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia. 

Riana, I. K. T. 1992. Pura Bale Agung Selulung: Struktur dan Ceritanya. Denpasar: Universitas Udayana. 

Ritzer & Goodman. 2010. Teori Sosiologi Modern. Jakarta: Kencana. 

Titib, I. M. D. Rekonstruksi Lembaga Pendidikan Hindu di Indonesia. Makalah Disampaikan Dalam Acara Seminar 

Nasional Pendidikan Berkarakter, Fakultas Dharma Acarya IHDN Denpasar, 13 Oktober 2011 Bertempat di 

Auditorium IHDN Denpasar. 

Tim Penyusun. 2001. Siwagama (Terjemahan Dalam Bahasa Indonesia). Milik Pemerintah Kabupaten Badung, Dewan 

Perwakilan Rakyat Kabupaten Badung 2021. 

 

 

 


