Vidya Sambhita : Jurnal Pelelitian Agama

Volume 11, Nomor 2, 2025. pp 1 -12
p-issn : 2460 — 3376, e-issn : 2460 — 4445
https://www.ejournal.ihdn.ac.id/index.php/vs/index

Strukturisasi Upacara Agama dalam Desa Sapta Wara di Desa Adat Selulung
Kecamatan Kintamani Kabupaten Bangli

I Nyoman Ranem

UHN I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar
Email : inyomanranem@gmail.com

Abstrak

Kegiatan organisasi desa sapta wara berbeda-beda pada setiap jenjang tingkatannya. Segala kegiatan
desa sapta wara merupakan suatu proses pendidikan, yang pada intinya adalah untuk membentuk
sikap dan mental agar lebih mendekatkan diri dengan Tuhan yang direalisasikan dalam bentuk
ngayah. Tingkatan organisasi desa sapta wara terdiri atas 8 (delapan) tingkatan, di mana setiap
tingkatan terdiri atas sahing (pasangan) kiri-kanan, sehingga jumlah organisasi desa sapta wara
berjumlah 16 sahing (pasangan). Masing-masing tingkatan mempunyai tugas yang berbeda-beda
sesuai dengan jabatan tingkatannya. Jabatan tingkatan tersebut didasarkan atas senioritas yaitu
nomor urut munggah madesa (pendaftaran sebagai warga adat). Penelitian ini adalah sebagai usaha
pelestarian budaya luhur bangsa dan negara, sehingga kebertahanan dari nilai-nilai adat-istiadat di
kalangan masyarakat khususnya di Desa Adat Selulung semakin kuat. Pada penelitian ini, peneliti
menggunakan jenis penelitian kualitatif. Metode pengumpulan data yang dipergunakan adalah
metode pengamatan langsung pada objek penelitian yaitu observasi, wawancara, dan studi
kepustakaan. Penelitian ini sebagai acuan masyarakat Hindu dalam menjalankan aktivitas
keagamaannya baik dalam bidang tattwa (filsafat), susila (etika) dan acara (ritual).

Kata Kunci: desa sapta wara, pendidikan keagamaan Hindu

Abstract

The activities of the desa sapta wara organization vary at each level. All activities of desa sapta wara are an
educational process, which in essence is to shape attitudes and mentality to get closer to God which is realized
in the form of ngayah. The desa sapta wara organization consists of 8 (eight) levels, where each level consists of
a left-right sahing (pair), so that the total number of desa sapta wara organizations is 16 sahing (pairs). Each
level has different duties according to its level position. The level position is based on seniority, namely the
sequence number of munggah madesa (registration as an indigenous citizen). This research is an effort to
preserve the noble culture of the nation and state, so that the survival of traditional values among the community,
especially in the Selulung Traditional Village is increasingly strong. In this study, the researcher used a
qualitative research type. The data collection method used was the direct observation method on the research
object, namely observation, interviews, and literature studies. This research serves as a reference for Hindu
communities in carrying out their religious activities, including tattwa (philosophy), susila (ethics), and acara
(rituals).

Keywords: desa sapta wara, Hindu religious education

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 1


mailto:inyomanranem@gmail.com

Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

1. Pendahuluan

Pendahuluan Desa Adat Selulung tergolong masyarakat Bali Kuno yang struktur
kemasyarakatannya tidak mengenal kasts; memiliki adat-istiadat yang memang berbeda dengan
paham Jawa-Hindu; memiliki suatu organisasi adat yang disebut dengan ulu apad dengan pembagian
tingkatan organisasinya yang disebut dengan desa sapta wara. Keberadaan desa sapta wara dpat menjaga
kelangsungan hidup dan perkembangannya dengan dilandasi nilai-nilai universal seperti menjunjung
nilai agama dan budaya, keadilan, damai, dan cerdas dalam menyelesaikan masalah dan menghadapi
tantangan serta dalam menanggapi aspirasi krama atau warganya.

Kepemimpinan desa sapta wara di Desa Adat Selulung mengajarkan krama-nya (warganya) untuk
berbuat dan bertingkah laku sesuai dengan tradisi yang dijiwai ajaran agama Hindu, yang pada intinya
adalah untuk mendekatkan diri dengan Tuhan Yang Maha Esa. Pendidikan yang ditanamkan dalam
organisasi desa sapta wara berbeda-beda pada setiap jenjang tingkatannya. Pendidikan keagamaan pada
desa sapta wara sebenarnya sudah dimulai sejak usia kecil, yaitu ketika krama jangképan (pasangan suami
istri) melakukan upacara nyangképang (upacara persembahan kepada Tuhan) untuk anaknya.
Sebenarnya sistem pendidikan Hindu Kuno dimulai dari kitab suci Veda (Titib, 2011: 2). Dengan
demikian, segala kegiatan desa sapta wara merupakan suatu proses pendidikan, yang pada intinya
adalan untuk membentuk sikap dan mental agar lebih mendekatkan diri dengan Tuhan yang
direalisasikan dalam bentuk ngayah (bekerja dengan ikhlas tanpa imbalan). Pendidikan dalam bentuk
ngayah tersebut akan dipimpin jabatan desa sapta wara yang paling tinggi. Sebenarnya para maharsi
mengembangkan sistem pendidikan berdasarkan garis perguruan Veda ini yang disebut
“gurusisyaparam-para”. Perguruan semacam ini di Bali disebut “aguron-guron” (Titib, 2011: 2).

Aguron-guron pada desa sapta wara dilakukan di bale agung (balai pajang bertiang 8 (delapan)
dengan atap genteng dari bambu), dengan menghadirkan seluruh krama desa sapta wara. Aguron-guron
tersebut dipimpin oleh kubayan kiwa (jabatan tertinggi pada bagian sisi kiri) dan kubayan téngén (mucuk)
(jabatan tertinggi pada bagian sisi kanan). Hal senada dinyatakan oleh Dharmayuda (dalam
Janamijaya, 2003: 84) menyatakan bahwa konsep kepemimpinan yang dikembangkan di desa adat
adalah bahwa pemimpin itu merupakan “Guru” yang bermakna orang tua atau anak lingsir. Seorang
pemuka agama atau pendeta adalah seorang pemimpin yang memiliki sifat-sifat yang dianggap
keramat oleh masyarakat. Pemimpin seperti ini biasanya ditaati, disegani atau bahkan ditakuti orang
(dinamakan mempunyai kharisma) karena ia dianggap sebagai orang yang telah mendapat wahyu dari
para leluhur, para dewa, atau oleh Tuhan (Koentjaraningrat, 2005: 175). Dengan demikian pimpinan
pengurus di desa adat bukanlah “kepala” (kepala desa) melainkan “ketua” (kubayan, bayan, kélihan,
béndesa bayan), yang merupakan guru-guru spiritual lokal di desanya. Hal tersebut mengidnikasikan
bahwa dua orang kubayan ini adalah sebagai guru dari semua krama (warga). Krama desa memiliki hak
dan kewajiban yang sama, dan struktur pemerintahan desa terdiri dari beberapa tingkatan jabatan,
mulai dari luanan hingga péngluduan, dengan pimpinan tertinggi disebut Tampiang Takon (Lesmana,
et.al. 2025).

Kubayan akan mengajarkan tata cara kenaikan tingkatan terutama tugas-tugas dari masing-masing
tingkatan desa sapta wara. Sistem sosial keagamaan desa sapta wara bersifat dualis yakni dipimpin oleh
kubayan kiwa dan kubayan téngén (mucuk) berdasarkan senioritas. Tingkatan pendidikan dalam
organisasi desa sapta wara di Desa Adat Selulung, terdiri atas 8 (delapan) tingkatan. Setiap tingkatan
terdiri atas sahing (pasangan) kiri-kanan, yang disebut dengan sigar kangin (bagian sisi Timur) dan sigar
kauh (bagian sisi Barat). Antara sigar kangin dan sigar kauh dibatasi oleh papan kayu yang sangat
panjang yang disebut dengan belah ati. Pada masing-masing tingkatan tersebut, warga akan diajarkan
berbagai kegiatan keagamaan dengan mempraktikkannya secara langsung. Hal tesebut senada dengan
pendapatnya Titib (2005: 11) menyatakan bahwa tujuan pendidikan adalah membangun karakter yang
baik (character building).

Desa sapta wara mengungkapkan satu kesatuan adat dengan mekanisme pendidikannya yang
sedemikian rupa, dimulai dari yang paling dasar atau paling bawah yaitu krama desa pamuit (pasangan
pemula suami istri) sampai pada yang paling atas (hulu) yaitu desa rédite. Pendidikan keagamaan yang
ditanamkan kepada krama adalah keyakinan (sradha) dan kepatuhan terhadap tradisi yang diwarisi

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 2



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

secara turun-temurun. Ketika krama mulai masuk organisasi desa sapta wara, mereka akan dikenalkan
dengan aturan baru yang tentunya dapat mengikat krama itu sendiri. Krama yang baru masuk akan
diurut tempat duduknya (linggih dapuh) menurut nomor urut pendaftaran sebagai desa sapta wara
dengan menggunakan sistem senioritas. Pitana (1994: 151) bahwa ada beberapa cara yang digunakan
oleh desa adat untuk memilih prajuru adat yaitu (1) dengan cara pemilihan langsung melalui
musyawarah atau sangképan desa, (2) berdasarkan atas keturunan, dan (3) dengan giliran menurut
senioritas. Hal senada juga dinyatakan oleh Reuter (2005: 332) bahwa semua kéraman ditentukan
tingkatnya dan didudukkan berdasarkan senioritas mereka. Gagasan ini mencerminkan bahwa secara
tradisional masyarakat Desa Adat Selulung tata krama bahwa orang yang layak diposisikan sebagai
pemimpin bagi organisai desanya adalah rama (rérama) yaitu orang tua. Orang tua dapat mengacu
kepada umur tuwa tuwuh dan/atau pengalaman dan pengetahuan yang dimiliknya, tuwa tuhu arif dan
bijaksana sehingga menjadikannya sebagai orang yang layak menjadi rama (rérama) bagi desanya
(Nuraeni, 2023).

2. Hasil Penelitian

Organisasi desa sapta wara di Desa Adat Selulung terdiri dari 8 (delapan) tingkatan. Pada masing-
masing tingkatan, krama akan diajarkan sesuai dengan fungsi dan kewajibannya dalam kegiatan
upacara keagamaan. Walaupun ada perbedaan tugas dan kewajiban, hal tersebut tidak akan
menimbulkan kecemburuan sosial, tetapi tugas dan kewajiban yang berbeda-beda tersebut justru
saling mempengaruhi sehingga bersifat ganda dan timbal balik. Dengan kata lain, bahwa kegiatan desa
sapta wara akan berjalan lancar apabla adanya interaksi sosial yang terjadi di antara krama. Interaksi
sosial ini tumbuh dan berkembang tidak secara kebetulan, melainkan tumbuh dan berkembang di atas
standar penilaian umum yang disepakati bersama oleh para anggota desa sapta wara. Adapun tugas dan
kewajiban sebagai bentuk penanaman nilai keagamaan dari masing-masing tingkatan desa sapta wara
sebagai berikut.

2.1. Pendidikan Keagamaan dalam Desa Sapta Wara

Pendidikan pada desa sapta wara di Desa Adat Selulung dalam pembagian tugasnya pada setiap
rong saka (ruangan tiang) pada bangunan bale sékaa ebat (balai bertiang delapan sebagai tempat duduk
warga desa) dan bale desa (balai bertiang delapan sebagai tempat duduk warga desa) disebut dengan
istilah desa sapta wara. Pembagian tugas tersebut direalisasikan dalam bentuk ngayah apabila ada suatu
upacara keagamaan yang besar, sehingga mengakibatkan seluruh krama desa sapta wara mendapatkan
tugas sesuai dengan tempat duduknya menurut ruangan pada saka (tiang) bale sékaa ebat dan bale desa.
Kegiatan ngayah berfungsi memelihara solidaritas dan integrasi dalam kehidupan bersama sebagai satu
masyarakat (Geriya, 2000: 53). Oleh karena itu semua kegiatan gayah pada desa sapta wara dilakukan di
bale agung. Dalam Lontar Siwagama disebutkan sebagai berikut:

“Muah ana pakonira Bhatara Iswara, ri Sang Wiswakarma, kinon magawe salu-agung apafijang, lunggahira

”

angajarakén wwang kinon wéruheng sastra dresta, lawan sastra gama...... .
Terjemahannya:

Oleh Bhatara Iswara, Sang Wiswakarma telah membuat bangunan yang besar dan panjang dimana
orang-orang belajar. Untuk mempelajari sastra dan mempelajari agama...... (Tim, 2001:20).

Istilah sapta wara sama dengan istilah keraman dalam beberapa prasasti Bli Kuno (Goris dalam
Riana, 1992: 25). Dinyatakan bahwa kéraman berarti “desa sebagai kesatuan hukum”. Dijelaskan bahwa
kata keraman berasal dari kata rama yang artinya pemuka desa. Kata rama mendapat konfiks /ke-an/

menjadi kéraman. Lebih jauh, dalam tulisannya kemudian kata keraman berarti “desa”, “orang-orang
desa” dan “pemuka desa” (Goris dalam Riana, 1992: 25).

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 3



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

Organisasi adat di Desa Adat Selulung disebut dengan desa sapta wara. Istilah sapta wara di Desa
Adat Selulung sejalan dengan nama-nama hari. Hal tersebut dinyatakan oleh informan Subali sebagai
berikut.

“I sahine lakar ngae bale agung ajaka pitung dadia, ngara ada nahwang sikut. Kayu ken bongkol, ken muncuka
ngara tahwanga, ba pitung dina masih ngara tépuk béhannya cara ngae ane. Ba kento léluhur Jéro Bandesa
Tanjungan tangkil ken Mékéle Gde Kauhan ngraosang unduke ento. Ba kento léluhur Jéro Bandesa
Tanjungan utusa ka desa Titigantung. Satondene luas, léluhur Jéro Bandesa Tanjungan nunas iringan ajaka
pitu. Ajaka kutus makéjangan ane kéma. Ba nékéd di Titigantung maturan, mayasa ajaka makéjang. Ada
sénga sabda apanga ngégen sikut aji don téhing matali aji tali tutus. Kayune timbang apanga tahwang bongkol
muncuka, ken behatan to bongkola. Ba kento mulih, ngae bale patok malu. Mara sénga ngae bale agung.
Sawireh ajaka kutus ane nunas sikut, Bale Agunge apanga akutus tampul ane. Gaennga tingkatan pépitu
adannya desa sapta wara, patuh téken itungan wahian cacakan ane” (wawancara tanggal, 10 Agustus
2025).

Terjemahan:

Konon zaman dahulu, ketika akan membangun bale agung oleh 7 (tujuh) dadia belum ditemukan
cara dan aturan/ukuran membuatnya. Posisi kayu mana ujung bawah dan mana ujung atas juga
tidak diketahui. Sampai 7 (tujuh) hari belum juga ditemukan cara membuatnya. Maka dari itu, tetua
dari Jéro Bandesa Wed Tanjungan menghadap kepada Mekele Gde Kauhan untuk membicarakan
hal itu. Keputusannya adalah leluhur Jéro Bandesa Tanjungan disuruh meminta ukuran ke Desa
Titigantung. Sebelum berangkat, tetua Jéro Bandesa meminta iringan 7 (tujuh) orang, sehingga
jumlah semuanya 8 orang. Setelah sampai di Desa Titigantung tetua Jero Bandesa Tanjungan ini
beryoya mohon petunjuk dari Tuhan yang bersthana di Titigantung. Akhirnya ada sabda untuk
mempergunakan daun bambu diikat dengan tali bambu yang tipis yang digunakan sebagai ukuran
tiang bangunan. Mengenani kayu yang tidak diketahui mana ujung bawah dan ujung atasnya, itu
ditimbang. Mana yang lebih berat itulah ujung bawahnya. Setelah kembali, maka dibuatlah bale
patok pertama kali, yaitu sebagai tempat ukuran tadi. Kemudian membuat bangunan bale agung
sesuai dengan petunjuk atau wahyu dengan ukuran daun bambu. Oleh karena mereka berdelapan
yang meminta petunjuk tentang ukuran, maka bangunan bale agung juga bertiang delapan.
Sedangkan tingkatannya ada tujuh, karena diprakarsai oleh tujuh dadia, sehingga perhitungannya
disesuaikan dengan nama-nama hari yang disebut desa sapta wara (Ranem, 2025).

Lebih lanjut, Sukarya menjelaskan bahwa istilah sapta wara itu muncul dari foklor berikut.

“I maluan, dukus lakar ngae pura di alas Pétak Céméng ane pucuknya ken kéturunan Pasék Padang
Subadrane, ane mapésengan I Nyoman Sadria. Ngae puranane ajaka pitu ane méloporin. Makélo-kélo desane
dadi liyu kanti ajaka satak kurén. I Nyoman Sadriya mrintahang warga ane ngae kul-kul aji kayu selaguhi.
Ulian kul-kule ento séngkala warga desane ane satak kurén nu kala ajaka pitu. Sebilang gébuga kul-kule
ngundang musuh péténg ane. Musuhe uli den bukit. Ane pépitu ne ngoyong di alas Pétak Céméng masatya
salunglung sabayantaka ngae bale agung. Sawireh kala ajaka pépitu kewéh asennya ngae bale agung. Ba kento
di téngah bale agunge jangnya belah ati. Sawireh ajaka pitu ane ngae adannya senga desa sapta wara”
(wawancara tanggal 15 Juli 2025).

Terjemahan:

Dahulu kala, ketika akan membangun pura di hutan Pétak Céméng yang dipimpin oleh keturunan
Pasek Padang Subadra yaitu I Nyoman Sadria. Pembuatan pura ini dipelopori oleh tujuh orang.

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 4



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

Desa ini berkembang dengan baik, entah dalam beberapa tahun penduduknya sudah mencapai 200
keluarga. I Nyoman Sadria memerintahkan warga untuk membuat kentongan dari akar kayu
selaguhi. Akhirnya, mereka mengundang rakyat melaluikentongan selaguhi ini. Namun, sangat sial
kentongan itu membawa malapetaka bagi warga Pétak Céméng atau Pétak Iréng. Setiap dipukul
kentongan itu, maka malamnya mereka dijarah oleh penduduk lainnya khususnya orang dari den
bukit, yang waktu itu memang senang merebut kekuasaan. Karena sering dijarah dan dibunuh,
penduduk yang 200 keluarga itu tersisa 7 (tujuh) orang. Ketujuh orang ini memutuskan untuk
bertahan diam di hutan Pétak Céméng dengan jalan sahlulung sabayantaka dan membuat bale agung.
Ketujuh orang ini merasa sangat berat hatinya untuk membangun bale agung, sehingga dalam
membangun bale agung diisi batas tengahnya yang disebut bélah ati. Karena hanya bertujuh yang
membuat, maka dari itu disebut desa sapta wara (Ranem, 2025).

Berdasarkan dua pernyataan informan di atas bahwa makna angka tujuh sangat dikeramatkan di
Desa Adat Selulung. Untuk mengenang jumlah tersebut maka diputuskan susunan organisasi adat
terdiri dari tujuh tingkatan yang disebut desa sapta wara dan tiang bangunan sebanyak delapan, karena
mereka berdelapan yang nunas sikut (meminta ukuran). Anggota desa sapta wara adalah seluruh anggota
krama desa ulu apad. Pembagian desa sapta wara didasarkan atas pembagian tugas pada setiap ruang saka
(tiang) bangunan bale sékaa ebat dan bale desa yang disebut rong (ruangan). Kenaikan tingkatan dalam
desa sapta wara terjadi karena krama yang posisinya berada pada tingkatan di atasnya harus keluar.
Keluarnya krama ini disebabkan karena balu, baki dan sapian.

Desa sapta wara sebagai suatu sistem adat yang terdiri atas desa rédite, soma, anggara, buda, wraspati,
sukra dan saniscara. Masing-masing desa tersebut memiliki hubungan yang sangat erat dalam
menentukan suatu yajiia. Oleh karena itu, masyarakat dilihat sebagai suatu sistem dari bagian-bagian
yang saling berhubungan satu sama lain (Talcott Parsons, dalam Nasikun, 2004: 13). Mengutip
pendapatnya Talcott Parsons, bahwa desa sapta wara merupakan suatu sistem yang saling berhubungan,
karena dalam desa sapta wara akan terjadi pembagian tugas menurut ruangan, di mana tugas di antara
desa-desa dalam desa sapta wara itu memiliki hubungan, dalam artian apabila tugas yang dikerjakan itu
dijadikan satu maka akan menjadi satu kesatuan berupa persembahan yajiia. Selain itu, masing-masing
bagian desa sapta wara tersebut memiliki hubungan yang sangat erat, karena krama yang baru masuk
organisasi desa sapta wara akan dikelompokkan ke dalam tingkatan desa sapta wara paling bawah.
Hubungan sistem pengaruh mempengaruhi tersebut sejalan dengan pendapatnya Buckley (dalam
Ritzer, 2010: 238) menyatakan bahwa susunan elemen-elemen atau komponen-komponen yang secara
langsung atau tak langsung berkaitan di dalam jaringan kausal sedemikian rupa sehingga masing-
masing komponen dikaitkan dengan setidaknya beberapa komponen lain. Dengan demikain, interaksi
sosial manusia mempelajari arti dan simbol yang memungkinkan mereka menggunakan kemampuan
berpikir mereka yang khusus itu (Ritzer, 2010: 289). Adapun tingkatan pendidikan dalam desa sapta
wara adalah sebagai berikut.

a) Desa Saniscara.
Pada tingkatan desa saniscara, warga yang baru menikah diharuskan melaksanakan upacara
perkawinananya secara lengkap (nyééb brahma, ngunya, maklaci dan mayah bakatan), kemudian mének
madesa (masuk sebagai warga desa). Pasangan suami istri yang baru masuk tersebut akan masuk
kelompok desa saniscara. Desa saniscara juga sering disebut sebagai desa pamuit yang artinya awal
warga desa menempati ruangan dalam urutan desa sapta wara. Jumlah desa saniscara ini tidak
dibatasi. Pada tingkatan desa saniscara tersebut krama jangképan (pasangan suami istri) diajarkan
kegiatan adat, seperti diberi tugas membersihkan perut babi dan anjing ketika ada upacara adat.
Jika ada upacara macaru (upacara suguhan kepada bhuta kala) kelompok ini mendapat tugas mencari
anjing (asu) dan kucit butuhan (babi kecil) dan mengerjakannya (mebat) sampai selesai. Posisi desa
pamuit dalam bangunan bale desa menempati ruangan (rong) paling bawah.

b) Desa Sukra
Jika ada tempat lowong pada jabatan desa sukra, maka desa saniscara yang menempati nomor urut
pertama akan naik menempati desa sukra. Desa sukra juga belum dibatasi jumlahnya. Pada desa sukra

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 5



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

f)

8)

sudah diajarkan dan diwajibkan sebagai saya atau kasinoman (warga mendapat tugas tambahan
ketika melaksaanakan kegiatan adat). Apabila ada upacara macaru, desa sukra bertugas
mengusahakan binatang ayam, itik, kambing, angsa dan binatang lainnya serta mengerjakannya
(mebat) sampai selesai. Posisi desa sukra pada bangunan bale desa menempati ruang (rong) nomor
urut 2 dari bawah.

Desa Wraspati

Jika ada tempat yang kosong pada desa wraspati, maka desa sukra yang menempati nomor urut
pertama akan naik menjadi desa wraspati. Tugasnya adalah sebagai saya (sinoman). Bila ada upacara
yajiia tingkat madia-utama. Desa wraspati bertugas mencari binatang, dan ambu (daun enau yang
muda), ron (daun enau yang agak tua) untuk keperluan upacara yajiia. Desa wraspati menempati
ruang nomor urut 3 dari bawah pada bangunan bale desa. Pada desa wraspati ada sitilah ngelutungin
yaitu desa wraspati yang menempati nomor urut pertama kadang-kadang pindah tempat menuju
rong (ruang) nomor urut 4, kadang-kadang tetap berada pada posisi (rong) ruangannya ketika
pembagian kawes malang (suguhan yang berisi nasi dengan lauk daging, telor, kacang-kacangan
yang dicampur dengan parutan kelapa lengkap dengan bumbu). Perpindahan krama yang
menempati nomor urut pertama dalam desa wraspati ini disebabkan oleh salah satu atau beberapa
krama yang menempati jabatan desa buda dan desa anggara berhalangan hadir ketika pembagian kawes
malang. Sehingga mengakibatkan desa wraspati nomor urut pertama pindah menuju ke arah luan
(atas) pada bale sékaa ebat (balai bertiang delepan sebagai tempat duduk warga sékaa ebat), tetapi
hanya bersifat sementara. Apabila pada pembagian kawes malang berikutnya warga desa buda atau
anggara hadir, maka warga yang memilki nomor urut pertama pada desa wraspati akan kembali ke
posisinya semula.

Desa Buda

Desa buda berada menempati nomor urut 4 (empat) dari bawah pada bangunan bale sékaa ebat.
Apabila terjadi kekosongan dalam desa buda, maka krama yang menempati posisi nomor urut
pertama pada desa wraspati akan naik menjadi desa buda. Pada desa buda, krama diajarkan sebagai saya
(sinoman), mencari binatang untuk korban suci dan mencari bunga untuk keperluan upacara yajria.
Desa Anggara

Jika terjadi kekosongan pada desa anggara maka desa buda nomor urut pertama akan naik menjadi
desa anggara. Tugas desa anggara sebagai padikan (mencari binatang) babi dalam upacara pujawali,
mencari godel (sapi kecil) dalam upacara macaru, serta mebat binatang korban, dan membersihkan
areal Pura Panegtegan. Desa anggara menempati ruangan nomor 5 dari bawah pada bangunan bale
sékaa ebat.

Desa Soma

Jika terjadi kekosongan pada desa soma, maka desa anggara yang nomor urut pertama akan naik
menjadi desa soma. Desa soma terdiri dari: (1) juru penakeh yang bertugas menakar nasi pesihyangan
(nasi untuk upacara) serta menjumlahkannya, (2) juru panadah bertugas nadahang (membagikan)
nasi dan urab (campuran daging, kacang-kacangan, parutan kelapa lengkap dengan bumbunya)
untuk dijadikan kawés malang, dan (3) singgukan bertugas membuat kawisan (sarana persembahan
terbuat dari satai, urab, dan nasi), karangan (sarana persembahan terbuat dari satai, urab, nasi, besisi
garam, air, dan canang), plupuhan (sarana persembahan terbuat dari daging itik/babi yaitu kepala,
tulang punggung, tulang rusuk, tulang sayap atau kaki depan babi, dan tulang ekor, dan canang)
dan sebagai pangentér (pemberi informasi) dalam melaksanakan upacara yajiia. Dalam
melaksanakan tugasnya, desa soma dibantu oleh krama sékaa ebat. Desa soma yang menempati posisi
ruangan (rong) nomor urut 6 dari bawah pada bale sékaa ebat.

Desa Rédite
Desa redite muncul dari kata “raditya” yang berarti surya. Surya ini terdiri dari jéro kubayan kiwa, jéro

A

jéro bandesa dengan duduk menghadap ke arah tében (Selatan). Tujuh warga yang menempati
tempat duduk tersebut disebut dengan paduluan sapta pandita. Desa rédite adalah terdiri dari kubahu

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 6



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

dan kubayan. Jika pada jabatan desa redite kosong maka desa soma yang menjabat sebagi singgukan
akan menduduki desa rédite pada jabatan kubahu. Demikian pula, apabila jabatan kubayan kosong
maka kubahu akan naik menjadi kubayan. Tugas dari desa rédite adalah sebagai pemuput upacara
yajfia. Desa redite pada jabatan kubahu menempati posisi pada ujung luan bale sékaa ebat. Khusus
untuk desa rédite pada jabatan kubayan, jéro pasek, jéro mangku gde kanginan, jéro mangku gde kauhan,
Demikianlah susunan desa sapta wara pada bangunan bale sékaa ebat, bale desa dan bale truna yang
penempatannya tersusun rapi sesuai dengan ruangan tempat duduk (linggih dapuh) dan tugasnya
masing-masing pada setiap rong. Dengan adanya tugas yang dibebankan pada setiap rong (ruangan),
secara langsung krama belajar dari apa yang ditugaskannya itu. Tugas-tugas itu akan didapat oleh
semua krama karena krama akan mengalami kenaikan tingkatan apabila ada tempat yang kosong pada
jabatan di atasnya dengan syarat krama itu tidak baki, balu, dan sapian. Jadi masing-masing tugas itu
adalah pendidikan bagi krama ketika berada pada ruangan (rong) tertentu. Mengutip pendapatnya
(Arimin, 2003: 10) bahwa kenaikan yang terjadi kerena tempat kosong terjadi karena himpunan bagian-
bagian organisasi desa sapta wara yang bekerja secara mandiri dalam memperoleh tugas pada masing-
masing tingkat jabatan atau memperoleh tugas yang sama untuk pencapaian tujuan yang sama ada
yang kurang, sehingga diperlukan pendukung dari krama-krama lainnya dalam lingkungan desa sapta
wara tersebut.
Untuk memperjelas tingkat pendidikan dalam desa sapta wara yang didasarkan atas pembagian
tugas pada setiap ruangan bale desa, bale sékaa ebat dan bele truna dapat dilihat pada bagan 1 berikut.

Bagan 2.1
Susunan Desa Sapta Wara pada Bale Agung Desa Adat Selulung
A B C
O LT
DB ok O Teruna
|:| aie 4ryna EE
D L Redite
Pegat
U [
0 Soma
Bale|Seka
0 ‘2;:5; a - Anggara
|:| D"' Buda
Ngelutungin
U [H
Wraspati
0 H o
0 Bald Desa a Sukra
0 D—}_ Saniscara
Sumber (Subali, 11 September 2025)
Keterangan:
A : Sigar Kangin
B : Belah Ati
C : Sigar Kauh
[l : Saka (tiang bangunan)
B : Rong (ruangan)

Jadi, dapat disimpulkan bahwa pendidikan keagamaan Hindu dalam desa sapta wara didasarkan
atas pembagian tugasnya pada setiap rong (ruangan) saka (tiang) bale desa, bale sékaa ebat dan bale truna
dalam melaksanakan upacara yajfia.

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 7



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

2.2. Pendidikan Krama di Luar Desa Sapta Wara

Krama di Desa Adat Selulung sejak masih kanak-kanak sebenarnya sudah diajar berorganisasi oleh
orang tuanya. Hal yang pertama kali dilakukan adalah upacara nyangképang, yaitu memberitahukan
kepada Tuhan bahwa mereka telah punya anak baik laki maupun perempuan yang siap mengabdikan
dirinya kelak dikemudian hari. Mereka yang nyangképang akan mengajak anaknya untuk
bersembahyang di seluruh pura yang ada di Desa Adat Selulung. Hal tersebut dinyatakan oleh
informan Subali sebagai berikut.

“Di Desa Selulung, rarene ane ba maumur pitung bulan ajaka nyangképang ken meme-nanang ane. Yen ba
maumuyr pitung tiban masuk ya krama pidér, maumur télulas tiban masuk krama truna, yen ba nganten
masuk krama desa juragan. Kramane ne ba ane lakar dadi desa sapta wara” (wawancara tanggal, 1 Agustus
2025).

Terjemahan:

Di Desa Adat Selulung anak-anak yang berumur 7 bulan akan melakukan upacara nyangkepang
dengan diantar oleh orang tuanya. Apabila sudah menginjak umur 7 tahun akan masuk kelompok
krama pidér, umur 13 tahun masuk kelompok krama truna dan sesudah menikah masuk kelompok
krama desa juragan. Tingkatan krama inilah nantinya mengalami peningkatan menjadi desa sapta wara
(Ranem, 2025)

Pernyataan di atas, menjelaskan bahwa mulai dari kanak-kanak sudah diperkenalkan dengan
kegiatan adat. Pengenalan kegiatan adat tersebut dimaksudkan sebagai bagian dari proses pengabdian
pada tingkatan berikutnya, yaitu sebagai krama pidér (kelompok anak-anak remaja sebelum
mentsruasi), krama daa-truna (kelompaok remaja laki perempuan sebelum menikah) dan meningkat
menjadi krama desa juragan (pasangan suami istri yang belum atau tidak tercatat pada desa sapta wara).
Hal tersebut senada dengan pendapat Talcott Parson (dalam Nasikun, 2004: 13) bahwa (1) masyarakat
haruslah dilihat sebagai suatu sistem daripada bagian-bagian yang saling berhubungan satu sama lain,
dan (2) dengan demikian hubungan pengaruh mempengaruhi di antara bagian-bagian tersebut adalah
bersifat ganda dan timbal balik. Dengan demikian, bahwa secara jelas hubungan antara krama yang
satu dengan yang krama yang lainnya sangatlah erat. Walaupun keberadaan masing-masing tingkatan
krama di luar desa sapta wara seperti krama pidér, krama truna dan krama desa juragan, namun dari krama
itulah nantinya yang mengalami kenaikan tingkat karena faktor umur akan menjadi krama pada desa
sapta wara. Masing-masing tingkatan krama diberi tugas yang berbeda sesuai dengan tingkatannya.
Namun pada intinya tujuannya adalah sama, yaitu keberhasilan atas pelaksanaan yajiia. Dalam
mengerjakan tugasnya, masing-masing tingkatan krama akan dikomandoi oleh kelihan (pepimpin) dan
paduluan desa (sésépuh/tetua desa). Adapun tingkatan-tingkatan krama karena proses alamiah adalah
sebagai berikut.

a) Krama Pidér
Krama pidér merupakan tingkatan krama paling dasar yang berkaitan dengan desa sapta wara.
Tingkatan kelompok ini adalah anak-anak yang berumur 7 (tujuh) tahun sampai dengan 12 (dua
belas) tahun. Diperkirakan anak-anak yang sudah bisa mengambil atau melaksanakan tugas dalam
penyelanggaraan upacara keagamaan. Jumlah keseluruhan dari krama pidér ini tidak terbatas, hanya
dikelompokkan berdasarkan sigar kangin dan sigar kauh. Anak-anak yang akan masuk ke dalam
krama pidér melakukan upacara piuning (pemberitahuan) pada bale pidér dengan sarana banten nasi
kuning. Upacara ini sebagai pemberitahuan bahwa anak yang baru itu akan siap mengabdikan
dirinya sebagai abdi Tuhan yang bersthana di Selulung-Belantih. Upacara mapiuning ini dipuput
oleh seorang kubayan atau kubahu dan juga paduluan lainnya.

b) Krama Truna
Krama truna merupakan krama pidér yang berubah status karena faktor umur. Kelompok krama ini
adalah remaja putra-putri yang berumur 13 (tiga belas) tahun sampai dengan belum kawin. Kata

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 8



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

“truna” berarti remaja yang berjenis kelamin pria. Kenaikan dari krama pidér menjadi krama truna
juga ditandai dengan upacara mapiuning. Upacara mapiuning pada jenjang kenaikan krama truna
dilakukan di bale truna dengan sarana banten nasi kuning. Upacara ini dipuput oleh salah seorang
kubayan atau kubahu atau paduluan lainnya.
c) Krama Desa Juragan
Krama desa juragan merupakan krama jangkepan (bersuami-istri) yang belum memilki tempat duduk
(tegak) dan orang yang sudah keluar dari organisasi desa sapta wara karena baki dan tabing.
Aggotanya adalah semua yang sudah kawin tetapi belum melakukan upacara mapiuning
(pemberitahuan secara keagamaan kepada dunia niskala) pada pura-pura yang ada di desa Selulung
dan desa Belantih dan mereka yang keluar dari organisasi desa sapta wara karena baki dan tabing.
Kata “juragan” diartikan rebutan. Kata kerjanya “majurag” berebutan. Disebut juragan karena pada
saat ada pembagian kawes malang, mereka mengambilnya secara berebutan, saling mendahului.
Ketentuan yang harsu diperhatikan oleh krama desa juragan ketika akan menek madesa harus
memperhatikan orang tua atau saudaranya yang telah duluan masuk ke dalam organisasi desa sapta
wara. Masukknya krama desa juragan ke dalam desa sapta wara dinyatakan oleh informan Subali sebagai
berikut.

“Yen ngelah panak muani abesik, langsung masuk sigar kangin. Yen ngelah panak muani dadua, ane kelihan
masuk sigar kangin, ane cerikan masuk sigar kauh. Yen tetelu ngelah panak muani, ane paling cerik ngara
dadi masuk desa sapta wara, ya dadi krama desa juragan malu, ngantiang kaka ane baki, balu, sapian. Yen
ngelah panak muani tetelu, yen panak muani ane dadua ba dadi salahin, tabing, baki, ba ngara masuk desa
sapta wara, sawireh panak ane makéjang ba ngélah somah. Panak muani ane nomér télu mének desa sapta
wara, ane nomér satu, nomeér dua bin dadi krama desa juragan. Yen ada krama ba baki, tabing dadi krama
desa juragan” (wawancara tanggal, 1 Sptember 2025).

Terjemahan:

Jika seseorang mempunyai seorang anak laki, maka ia akan menempati posisi sigar kangin.
Selanjutnya, jika anak laki-lakinya dua orang maka yang pertama menempati posisi sigar kangin,
dan yang kedua menempati posisi sigar kauh. Jika seseorang mempunyai tiga orang anak laki-laki,
maka anak ketiga tidak boleh masuk desa sapta wara. Anak ketiga menempati posisi krama desa
juragan, sampai seorang dari kakaknya meninggal, baki, balu dan sapian. Jika punya anak laki-laki
tiga orang, apabila anak pertama dan kedua sudah menjadi tabing, baki artinya tidak lagi menjadi
desa sapta wara karena semua anak-anaknya sudah kawin, maka anak ketiga menjadi masuk desa
sapta wara, sedangkan anak pertama dan kedua menempati posisi krama desa juragan. Jika anggota
krama desa sapta wara harus keluar dari organisasi yang disebabkan oleh baki dan tabing, maka yang
keluar ini dimasukan ke dalam krama desa juragan.

Berdasarkan pernyataan di atas, bahwa krama harus memperhatikan kedudukan orang tua dan
saudaranya apakah masuk sigar kangin atau sigar kauh. Begitu pula krama yang keluar dari organisasi
desa sapta wara yang disebabkan oleh baki dan tabing maka akan kembali menjadi krama desa juragan.
Hal ini sejalan dengan pendapatnya Talcot Parsons (dalam Nasikun, 2004: 13) menyatakan bahwa
masyarakat harus dilihat sebagai suatu sistem dari bagian-bagian yang saling berhubungan satu sama
lain. Jadi krama yang menduduki krama desa juragan adalah krama yang belum melakukan upacara
mapiuning mének madesa karena dua saudaranya masih duduk dalam organisasi dan krama yang keluar
dari organisasi karena ada salah seorang cucunya sudah kawin atau semua anakanya sudah kawin.
Krama desa juragan ini tidak memiliki tugas dan kewajiban khusus yang arahnya bernilai niskala. Mereka
hanya dikenakan kewajiban yang bersifat material yang sasarannya lebih bersifat fisik. Kewajiban yang
dimaksud adalah membayar péturunan (iuran), wajib bergoton-groyong membersihkan pura dan
sebagainya. Kewajiban dalam sangképan (rapat adat) dan kasinoman (tugas tambahan dalam upacara
adat) tidak dekenakan.

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 9



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

Selain pengelompokan kaum pria seperti tadi di atas, kaum wanita di Desa Adat Selulung juga
dikelompokkan. Pengelompokannya ini juga didasarkan atas umur dan perkawinan, sebagai berikut.
1) Krama Daa Suci
Daa artinya remaja putri. Kelompok tingkatan ini adalah semua remaja putri yang belum pernah
melakukan hubungan seks. Krama daha suci ini diajarkan dengan tugas khusus yaitu melakukan
pembersihan di Pura Mas. Pura ini sangat dikeramatkan karena memiliki nilai kesakralan yang
tinggi. Yang diizinkan masuk ke pura ini adalah mereka yang masih suci dan mereka yang telah
melakukan upacara pembersihan diri (mawintén).

2) Krama Daa
Krama daa adalah semua wanita yang belum menikah. Krama daa ini diajarkan untuk menggarap
semua perlengkapan yang berhubungan dengan upacara keagamaan di pura. Mulai dari membuat
réringkitan yaitu semacam hiasan dari daun ambu dan busung yang diukir dengan seindah-indahnya
untuk dipakai canang. Krama daa dengan dibantu oleh krama truna wajib membuat bantén untuk
ngodal Ida Bhatara (mensthanakan manifestasi Tuhan) pada pura yang ada di Selulung dan Belantih.
Banten yang harus dibuat oleh krama daa adalah banten dandanan. Proses pembuatan bantén tersebut
sering disebut dengan malébéngan (membuat sarana upacara adat). Di samping itu, karena krama daa
masih dianggap suci, maka pada kegiatan makiis (upacara penyucian pratima ke laut) krama daa
diizinkan mengusung (nyongsong) tigasana (tandu berbentuk bangunan palinggih pura). Krama daa
melakukan malébéngan pada bale daa.

3) Krama Bala Kayu
Jika ditelusuri makna kata “bala kayu” muncul dari kata “bala” yang artinya rombongan dan kata
“kayu” berasal dari kata “kahayu” artinya kaum wanita. Jadi krama bala kayu adalah kaum wanita
atau istri dari warga yang suaminya masih menduduki tempat (tégak) pada desa sapta wara. Krama
bala kayu memiliki tempat duduk pada bale bala kayu. Tugas yang dibebankan pada Krama bala kayu
dalam upacara adat adalah membantu krama daa dalam mempersiapkan sarana-sarana untuk
keperluan upacara keagamaan. Jadi stastus krama bala kayu adalah hanya sebagai pembantu krama
daa. Ini merupakan cerminan bahwa upacara adat merupakan kegiatan suci yang memiliki nilai
kesakralan tinggi, sehingga yang menggarap kegiatan itu mereka yang dianggap masih suci.

Krama bala kayu akan belajar dan bertugas untuk mendampingi sang suami sesuai dengan jabatan
yang sedang diduduki dalam struktur desa sapta wara. Pada saat sang suami dilantik padajabatan yang
harus diduduki (sékaa ebat, singgukan, kubahu, dan kubayan) dengan suatu upacara khusus, sang istri
juga ikut diupacarai. Dengan demikian sang istri akan mendapat julukan baru sesuai dengan jabatan
atau kedudukan suaminya, seperti: jéro kubahu istri (untuk istri kubahu), jéro kubayan istri (untuk istri
kubayan). Pihak istri hanya boleh meladeni atau membantu tugas sang suami dalam kedudukannya.
Dari tingkatan di bawah singgukan sampai pada tingkatan paling bawah (krama desa pamuit), jika sang
suami kebetulan menjadi sinoman, maka sang istri juga sama disebut dengan sinoman ngéluhang.

2.3. Berhenti sebagai Desa Sapta Wara

Warga masyarakat (krama) yang masuk dalam organisasi desa sapta wara adalah setiap krama yang
telah melakukan upacara pemberitahuan (mapiuning) kepada Ida Bhatara-Bhatari (Tuhan Yang Maha
Esa) yang bersthana di pura yang ada di Desa Adat Selulung. Krama yang telah melakukan piuning
dianggap sah tercatat sebagi abdi Tuhan baik secara sekala maupun niskala. Krama yang termasuk ke
dalam organisai desa sapta wara adalah krama desa pamuit, krama desa, krama sékaa ebat, juru panakéh, juru
panadah, singgukan, kubahu dan kubayan. Semua krama ini kemungkinan besar akan mengalami
hambatan dalam jabatannya sehingga harus keluar dari organisasi desa sapta wara. Hambatan yang
paling menonjol disebabkan oleh semua anak yang menjabat sudah kawin dan salah seorang cucu dari
krama yang menjabat sudah kawin.

Berdasarkan pemaparan informan Subali dan Sukarya bahwa yang menyebabkan keluarnya
seseorang dari organisasi desa sapta wara adalah karena baki, balu dan sapian (wawancara tanggal, 12
Agustua 2025). Baki, balu dan sapian tersebut menyebabkan status krama tersebut akan berubah. Dengan
mengutip pendapatnya Talcot Parsons (dalam Nasikun, 2004: 15) bahwa perubahan-perubahan yang

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 10



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

terjadi di dalam sistem desa sapta wara pada umumnya terjadi secara gradual, melalui penyesuaian-
penyesuaian, dan tidak secara revolusioner. Perubahan-perubahan yang terjadi secara drastis pada
umumnya ketika terjadi kenaikan jabatan secara berantai, sedangkan unsur-unsur sosial budaya dalam
tradisi desa sapta wara tidak seberapa mengalami perubahan. Ini berarti bahwa krama harus sadar
dengan perubahan status yang mereka alami sehingga harus keluar dari organisasi. Walaupun keluar
dari organisasi, namun masih berada dalam lingkup desa adat. Adapun yang dimaksud dengan baki,
balu dan sapian adalah sebagai berikut.
1) Baki
Menurut Pratami, dkk., (2016: 68) bahwa kata “baki” berarti “berhenti haid karena lanjut usia”.
Seseorang disebut baki dalam organisasi desa sapta wara di Desa Adat Selulung adalah mereka yang
tertimpa peristiwa seperti berikut:
a) Bila semua anak dari warga yang bersangkutan sudah kawin atau menikah.
b) Meskipun anak warga yang bersangkutan masih ada yang belum kawin atau menikah, tetapi
salah seorang cucunya sudah kawin, orang ini juga dikategorikan baki.
Khusus pada jabatan kubahu dan kubayan apabila sedang menjabat, kemudian ada salah satu
cucunya menikah maka kubahu dan kubayan tersebut akan turun dari jabatannya, disebut dengan
tabing. Penyebutan baki digunakan pada tingkatan di bawah kubahu.
2) Balu
Menurut Pratami, dkk., (2016: 68) bahwa kata “balu” berarti “janda, duda; ayahan-, kewajiban yang
dilaksanakan oleh janda/duda di desa adat. Istilah balu yang dimaksudkan adalah bila istri atau
suami seseorang meninggal dunia. Hal ini sering disebut sebagai janda dan duda. Meninggalnya
seseorang yang terdaftar dalam organisasi desa sapta wara baik pihak suami maupun istri
mengakibatkan seseorang yang menjabat jabatan itu harus keluar dari organisasi. Oleh karena yang
terdaftar dalam desa sapta wara adalah pihak (garis) pria atau pihak suami yang masih majangkepan
(bersuami-istri). Dalam hal ini bahwa seseorang harus keluar dari organisasi desa sapta wara bila istri
yang bersangkutan meninggal. Itu artinya seorang suami tidak akan mampu melaksanakan tugas
dan kewajiban tanpa pasangan istri. Khusus tingkatan kubahu dan kubayan, apabila ada salah satu
pasangan suami-istri meninggal maka kubahu dan kubayan yang ditinggalkan ini disebut dengan
salahin.
3) Sapian
Kata “sapian” diperkirakan muncul dari kata “sepihan”, yang artinya pecahan. Pecahan yang
dimaksud, apabila suatu ikatan suami-istri terpecah atau bercerai. Jika ada anggota organisasi desa
sapta wara bercerai, maka yang bersangkutan harus keluar dari organisasi. Keluarnya seseorang dari
organisasi desa sapta wara ini sebagai akibat dari ketidak cocokan dalam rumah tangga atau hal lain.
Orang yang keluar dari organisasi ini lambat laun kemungkinan akan menikah lagi dengan gadis
lainnya. Jika hal ini terjadi, maka mereka yang bersangkutan harus memulai lagi dari tingkatan
yang paling bawah yaitu krama desa juragan

Ada satu peristiwa perkecualian, apabila tempat jabatan atau linggih dapuh yang ditinggalkan
seseorang sebagai akaibat dari sapian belum ada yang menduduki atau belum terjadi terjadi upacara
pelantikan atas orang yang menggantikan mereka yang keluar dari organisasi desa sapta wara tersebut,
kemudian orang yang keluar ini kawin lagi, maka yang bersangkutan dapat kembali ke tempat
duduknya semula dengan cara membeli tempat duduk. Membeli tempat duduk semula disebut
dengan méli tégak. Meéli tégak ini sarananya terdiri dari bantén dandanan, nasi kuning, dan uang bolong
700 (tujuh ratus) kepeng.

Ketiga syarat itulah yang harus diperhatikan oleh krama dalam menduduki peringkat jabatan.
Apabila salah satu dari syarat di atas dialami oleh krama maka ia harus keluar dari jabatan itu dan
dicarikan pengganti dari krama bawahannya yang menduduki peringkat pertama. Jadi ketiga syarat di
atas merupakan aturan yang sudah baku dan harus dituruti oleh seluruh krama pada desa sapta wara.
Syarat-syarat itu mengajarkan krama-nya bahwa yang tidak memiliki pasangan suami-istri atau anak
dan cucunya semuanya sudah kawin maka ia harus keluar dari organisasi desa sapta wara.

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 11



Volume 11, Nomor 2. 2025. Pp 1 - 12

3. Simpulan

Organisasi desa sapta wara mengajarkan krama-nya untuk melaksanakan kegiatan adat mulai dari
tingkatan paling bawah sampai pada tingkatan tertinggi yaitu mulai dari desa saniscara, desa sukra, desa
wraspati, desa buda, desa anggara, desa soma dan desa rédite. Desa sapta wara dimpimpin oleh desa rédite
yaitu dua orang tetua adat yang disebut dengan kubayan kiwa untuk memimpin warga desa yang
berada pada sigar kauh dan kubayan tengen (mucuk) untuk memimpin warga yang berada pada sigar
kangin. Warga akan berhenti sebagai anggota desa sapta wara apabila mengalami salah satu hambatan
yang disebut dengan baki, balu dan sapian. Proses aguron-guron (pembelajaran) akan diajarkan pada
setiap jenjang melalui kegiatan ngayah. Setiap jenjang desa sapta wara mengajarkan krama-nya berbagai
kegiatan adat yang pada intinya adalah untuk mendekatkan diri dengan Tuhan Yang Maha Esa.

Kepada masyarakat Hindu agar memahami berbagai sistem pemerintahan Bali Kuno khususnya
sistem pemerintahan desa sapta wara di Desa Adat Selulung. Begitu pula kepada peniliti lainnya
diharapkan dapat melakukan penelitian sejenis dengan variabel berbeda sehingga tradisi warisan
leluhur tetap terjaga.

Referensi

Geria, I. W. 2000. Transformasi Kebudayaan Bali Memasuki Abad XXI. Denpasar: Perpustakaan Daerah Bali.

Janamijaya, I. G. 2023. Eksitensi Desa Pakraman di Bali. Denpasar: Yayasan Tri Hita Karana.

Koentjacaningrat. 20205. Pengantar Antropologi I Pokok-pokok Etnografi. Jakarta: Rineka Cipta.

Lesmana, A. V., I. K. Ardhana, dan A. A. A. R. Wahyuni. 2025. Representasi Perempuan Pada Tradisi Ulu
ApadDalam Tatanan Awig-AwigPelaksanaan Kepemimpinan Prajuru Desa Adat Tenganan Di Era
Reformasi Tahun 1998-2020. JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2 (2), 1869-1881.

Nasikun. 2004. Sistem Sosial Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

Nuraeni. 2023. Kepemimpinan Dalam Perspektif Tri Hita Karana. Jurnal Visionary: Penelitian dan Pengembangan
dibidang Administrasi Pendidikan, 11 (2), 158-165.

Partami, N. L., I. M. Sudiana, I. N. Sukayana, & I. A. M. Purwiati. 2016. Kamus Bali Indonesia Edisi ke-3. Denpasar:
Bali Bahasa Bali.

Pitana, I. G. 1994. Dinamika Masyarakat dan Kebudayaan Bali. Denpasar: Bali Post.

Reuter, T. A. 2005. Custodians of the Sacred Mountains. Budaya Masyarakat Bali Pequnungan. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Riana, I. K. T. 1992. Pura Bale Agung Selulung: Struktur dan Ceritanya. Denpasar: Universitas Udayana.

Ritzer & Goodman. 2010. Teori Sosiologi Modern. Jakarta: Kencana.

Titib, I. M. D. Rekonstruksi Lembaga Pendidikan Hindu di Indonesia. Makalah Disampaikan Dalam Acara Seminar
Nasional Pendidikan Berkarakter, Fakultas Dharma Acarya IHDN Denpasar, 13 Oktober 2011 Bertempat di
Auditorium IHDN Denpasar.

Tim Penyusun. 2001. Siwagama (Terjemahan Dalam Bahasa Indonesia). Milik Pemerintah Kabupaten Badung, Dewan
Perwakilan Rakyat Kabupaten Badung 2021.

Vidya Sambhita : Jurnal Penelitian Agama | 12



