
Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 33  

 

 

 

 
Eksistensi Pura Silawana Hyang Sari sebagai Kahyangan Jagat  

di Kabupaten Karangasem 

 

 

I Wayan Lali Yogantara1 
1Universitas Hindu I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar 

e-mail: laliyoga12@gmail.com   

 

 

 

Abstrak 

Fenomena menarik untuk dikaji adalah Pura Silawana Hyang Sari di Karangasem karena kurang 

dikenal oleh sebagian besar masyarakat Hindu di kabupaten setempat, namun umat Hindu yang sering 

datang untuk ngayah dan sembahyang di pura tersebut berasal dari luar Kabupaten Karangasem. 

Sehubungan dengan itu, tujuan penelitian untuk menganalis sejarah/mitologi pendirian pura, struktur 

palinggih dan prosesi piodalannya. Dalam penelitian menggunakan pendekatan kualitatif, penentuan 

subjek purvosive sampling dengan jenis data kualitatif, sumber data primer dan sekunder. Pengumpulan 

data menggunakan metode observasi, wawancara dan studi dokumen, sedangkan pengolahan datanya 

dengan metode deskriptif, teknik analisis induksi dan argumentatif. Hasil penelitian menunjukkan 

Sejarah/mitologi Pura Silawana Hyang Sari dulunya merupakan pasraman Danghyang Brahma 

(Danghyang Gnijaya), diperkirakan dibangun oleh Mpu Kuturan pada abad XI, menganut tipe satu 

mandala (ekabhuwana) dengan struktur palinggih berjajar melingkar di bagian timur, utara, barat dan 

selatan. Upacara piodalan dilaksanakan setiap enam bulan sekali yang puncaknya pada hari Rabu 

Kliwon Pahang. 

 

Kata Kunci: Eksistensi, Pura Silawana Hyang Sari, Kahyangan Jagat. 

 

 

Abstract 

An interesting phenomenon to study is the Silawana Hyang Sari Temple in Karangasem because it is less well 

known by most Hindus in the local district, but Hindus who often come to ngayah and pray at the temple come 

from outside Karangasem Regency. In this regard, the purpose of the study is to analyze the history/mythology of 

the establishment of the temple, the palinggih structure and its piodalan procession. In this study, a qualitative 

approach was used, the determination of purposive sampling subjects with qualitative data types, primary and 

secondary data sources. Data collection used observation, interview and document study methods, while data 

processing used descriptive methods, inductive and argumentative analysis techniques. The results of the study 

show that the history/mythology of the Silawana Hyang Sari Temple was once a hermitage of Danghyang Brahma 

(Danghyang Gnijaya), estimated to have been built by Mpu Kuturan in the 11th century, adopting the one 

mandala type (ekabhuwana) with the palinggih structure arranged in a circle in the east, north, west and south. 

The piodalan ceremony is held every six months, culminating on Wednesday Kliwon Pahang. 

 

Keywords: Existence, Pura Silawana Hyang Sari, Kahyangan Jagat. 

 

 

 

 

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama 

Volume 11, Nomor 1, 2025. pp  33 – 44 

p-issn : 2460 – 3376, e-issn : 2460 – 4445 

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/VS 

mailto:laliyoga12@gmail.com


Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 34  

 

 

1. Pendahuluan 

Keyakinan umat Hindu kepada Widhi Wasa/ Tuhan Yang Maha Esa menciptakan karya budaya 

spiritual Hindu. Salah satu wujud hasil budaya spiritual Hindu di Bali adalah dibangunnya tempat 

pemujaan yang disebut pura atau pura kahyangan. Pulau Bali sering dijuluki dengan berbagai sebutan 

oleh wisatawan di ataranya disebut Bali the island of one thousand temple (Bali adalah pulau dengan 

ribuan buah pura). Kadangkala disebut dengan nama the island of God (pulau dewata). Kenyataannya 

memang terlihat banyak pura di Bali dan tersebar di seluruh daerah Bali. Adanya banyak pura di Bali 

bukannya berarti umat Hindu menganut kepercayaan politeisme, melainkan monoteisme karena yang 

disthanakan di pura adalah prabhawanya Hynag Widhi sesuai dengan fungsi-Nya (Ardana, 2000: 1). 

Banyak pura yang dibangun di puncak atau di lereng gunung di Bali, seperti Pura Besakih, Pura 

Lempuang, Pura Puncak Mangu, dan Pura Batukaru. Di India, Gunung Mahameru dianggap simbol 

alam semesta sehingga puncaknya disimboliskan sebagai tempat bersemayamnya Hyang Widhi. 

Di Kabupaten Karangasem terdapat beberapa pura yang berkarakter sebagai Pura Kahyangan 

Jagat, seperti: Pura Besakih, Pura Andakasa, Pura Lempuyang dan Pura Silayukti. Khusus mengenai 

Pura Lempuyang, adalah merupakan Kahyangan Jagat yang berada di timur menurut konsep Catur 

Lokapala. Dalam konsep Sadwinayaka, Pura Lempuyang termasuk salah satu di antaranya, di samping 

pura-pura yang lainnya yaitu: Pura Besakih, Pura Gua Lawah, Pura Uluwatu, Pura Batukaru dan Pura 

Pusering Tasik (Wiana Dkk, 1985: 14).  

Pura Lempuyang Luhur dipredisi berasal dari zaman pra Hindu-Budha atau dari zaman 

prasejarah, berupa bangunan-bangunan suci yang dibuat dari batu. Sekitar tahun 1950, di tempat 

berdirinya Pura Lempuyag Luhur hanya ada tumpukan batu dan Sanggar Agung yang dibuat dari 

pohon kayu. Di samping itu ada sebuah Bale Piyasan kecil yang sudah rusak berat, atapnya bocor. 

Tahun 1960 dibangun dua Padma Kembar, sebuah Padma Tunggal dan Piyasan. Kemungkinan pada masa 

berkembangnya tradisi megalitik di daerah Bali, Bukit Bisbis di tempat berdirinya Pura Lempuyang 

Luhur adalah sebuah tempat pemujaan megalitik yang dilandasi kepercayaan bahwa gunung atau 

bukit sebagai tempat suci, menjadi tempat bersemayamnya arwah para leluhur atau tokoh masyarakat 

yang disegani. Bersamaan dengan perkembangan kepercayaan itu, masyarakat juga percaya terhadap 

kekuatan alam adikodrati. Ketika pengaruh agama Hindu-Budha telah meluas di kalangan masyarakat 

Bali, maka kepercayaan di atas berkembang pesat seakan-akan menjadi satu, yaitu pemujaan kepada 

gunung suci, sekaligus berarti pula memuja Dewa Gunung, Bhatara Hyang Gnijaya (yang berstana di 

Pura Lempuyang Luhur) dan arwah para leluhur yang telah disucikan (Sutaba dalam Tim Penyusun, 

1998: 27). 

Untuk menuju Pura Lempuyang Luhur, dapat dijangkau melewati tiga jalur, yaitu: Bukit 

Kenusut (jalur timur), Bukit Bujangga Dewa (jalur selatan), Bukit Gamongan (jalur barat), dan Bukit 

Purwayu (jalur baratdaya). Pura Silawana Hyang Sari merupakan Pura Penataran Lempuyang di 

bagian jalur selatan. Oleh karenanya, pura ini lazim disebut Pura Silawana Hyang Sari Penataran 

Agung Lempuyang. Adanya beberapa jalur menuju Pura Lempuyang Luhur, mengakibatkan umat 

Hindu yang sembahyang ke Pura Lempuyang Luhur hanya melewati jalur tertentu saja. Artinya tidak 

tahu jalur yang lain, termasuk juga tidak mengetahui semua pura yang terdapat di masing-masing jalur 

tersebut. Secara faktual Pura Silawana Hyang Sari nampaknya masih tergolong terisolasi baik dari 

sudut geografis maupun sosial. 

Pada tahun 1984 jumlah palinggih di Pura Silawana Hyang Sari terdapat 15 buah (Panitia 

Pembangunan Pura Silawana Hyang Sari, 1984: 1). Dalam perkembangannya hingga tahun 2008, pada 

pura tersebut terdapat 19 buah palinggih (Santa Adnyanya, 2008: 98-99). Pura Silawana Hyang Sari 

sering dikunjungi oleh umat Hindu yang berasal dari luar Kabupaten Karangasem, seperti dari 

Kabupaten Gianyar, Badung, Tabanan, Buleleng, dan Kota Denpasar. Mereka yang datang dari 

berbagai lapisan masyarakat guna melakukan bakti sosial (ngayah) serta sembahyang dengan bentuk 

permohonan atau motivasi masing-masing (Yogantara, 2024: 4). 

Fenomena menarik adalah bahwa Pura Silawana Hyang Sari yang berkedudukan di 

Kabupaten Karangasem, kurang dikenal oleh sebagian masyarakat kabupaten setempat. Bahkan umat 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 35  

 

Hindu yang datang sembahyang ke pura itu berasal dari luar Kabupaten Karangasem. Penelitian 

tentang Pura Lempuyang pernah dilakukan oleh Tim Penyusun Tahun 1998 dengan judul “Pura 

Lempuyang Luhur, yang diterbitkan oleh Dinas Kebudayaan Propinsi Daerah Tingkat I Bali. Setelah 

itu ada juga penelitian yang dilakukan oleh Santa Adnyana dengan judul penelitiannya “Pura 

Lempuyang Suatu Analisis Pendidikan Religius Filosofis”.  Setelah itu, Yogantara (2010) pernah 

melakukan penelitian terhadap Tinjauan Status Pura Silawana Hyang Sari di Kabupaten Karangasem. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Pura Silawana Hyang Sari sesuai dengan fungsinya sebagai pura 

umum, masyarakat yang sembahyang dari berbagai daerah dan berbagai status sosial. Ida Bhatara yang 

disthanakan dari berbagai Pura Kahyangan jagat di Bali, serta keterkaitannya dengan Pura Lempuyang 

yang merupakan satu kesatuan tak terpisahkan, maka pura tersebut berstatus sebagai Kahyangan 

Jagat. Sehubungan dengan uraian di atas, dilakukan penelitian tentang eksistensi Pura Silawana Hyang 

Sari sebagai Kahyangan Jagat di Kabupaten Karangasem. Penelitian dilakukan dengan tujuan untuk 

menganalisis dan mendeskripsikan sejarah/mitologi, struktur palinggih dan prosesi piodalan Pura 

Silawana Hyang Sari.  

Penelitian tentang Eksistensi Pura Silawana Hyang Sari sebagai Kahyangan Jagat di Kabupaten 

Karangasem merupakan jenis penelitian kualitatif, menggunakan pendekatan empiris. Teknik 

penentuan subjek yang digunakan adalah purposive sampling, yaitu informan yang dianggap 

mengetahui tentang keberadaan Pura Silawana Hyang Sari, seperti Keliang Desa Adat, Pemangku 

(Pemimpin Upacara) dan Sarati Banten (tukang banten). Data yang digunakan adalah jenis kualitatif 

yang menunjukkan keadaan Pura Silawana Hyang Sari. Data dihimpun dengan menggunakan metode 

observasi, wawancara dan studi dokumen. Pengelolahan datanya dengan metode deskriptif, teknik 

analisis induksi dan argumentatif. 

 

2. Pembahasan 

1. Sejarah/Mitologi Pura Silawana Hyang Sari 

Pada mulanya istilah pura tidak digunakan untuk menyebutkan tempat pemujaan. Di Bali 

mula-mula istilah pura dipakai untuk menyebut istana raja. Isatana raja Bali semenjak pemerintahan 

Dalem di sebelah timur kota Gianyar disebut Singgarsapura. Selanjutnya pindah ke Gelgel di sebelah 

selatan kota Klungkung disebut dengan Swecapura. Kemudian pindah ke kota Klungkung yang 

disebut dengan Semarapura. Diperkirakan ketika Dalem Waturenggong menjadi raja Bali pada abad 

ke-15 hingga ke-16 istilah pura digunakan untuk menyebutkan tempat pemujaan umat Hindu. 

Sebelumnya tempat pemujaan umat Hindu disebut ulon atau hyang, dan kemudian kahyangan, 

berikutnya pura kahyangan. Ulon artinya tempat yang paling utama atau paling suci dalam suatu areal 

tertentu, hyang artinya suci, sedangkan pura kahyangan berarti tempat untuk mensthanakan Yang Maha 

Suci. Berubahnya istilah pura sebagai tempat suci, maka istana raja disebut denga puri. Hal ini 

diperkirakan terjadi setelah kedatangan Danghyng Dwijendra dan sebagai bhagawanta kerajaan 

mendampingi raja Waturenggong (Wiana, 2004: 72). 

Pada zaman Bali Kuno tempat pemujaan di Bali disebut hyang. Hal ini didasarkan bukti-bukti 

prasasti yang ditemukan di Bali. Pada prasasti Turunyan AI tahun 891 M disebutkan Sanghyang 

Turunyan, artinya tempat suci di Turunyan. Demikian pula dalam prasasti Pura Kehen A disebutkan 

pujaan kepada Hyang Karimana, tempat suci untuk Dewa Api dan tempat suci untuk Dewa Tanda. 

Penjelasan prasasti tersebut mengindikasikan bahwa pada zaman Bali Kuno yang berlangsung dari 

kurun waktu tahun 800-1343 M dipakai kata hyang untuk menyebut tempat suci (Ardana, 2000: 1). 

Hasil penelitian Pura Sad Kahyangan di Bali yang dilakaukan oleh Tim Institut Hindu Dharma (IHD) 

yang sekarang menjadi Universitas Hindu Indonesia (UNHI) tahun 1979, menyatakan bahwa Empu 

Kuturan ketika kedatangannya ke Bali sudah menjumpai adanya tiga jenis tempat pemujaan di Bali. 

Tiga jenis tempat pemujaan di Bali itu adalah Pura Segara, Pura Penataran dan Pura Puncak. Tiga pura 

tersebut melambangkan pemujaan Hyang Widhi. Di Pura Segara, Beliau dipuja sebagai penguasa Bhuar 

Loka, di Pura Penataran, Beliau dipuja sebagai penguasa Bhuwah Loka, dan di Pura Puncak, Beliau 

dipuja sebagai penguasa Swah Loka. Sistem pendirian tempat pemujaan yang disebut pura kahyangan di 

Bali, filosofisnya diajarkan oleh Empu Kuturan. Beliaulah yang mengajarkan konsepsi pendirian Pura 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 36  

 

Sad Kahyangan di Bali seperti disebutkan dalam Lontar Kusuma Dewa. Demikian juga tentang pendirian 

Pura Kahyangan Tiga di setiap desa adat. Hal itu dinyatakan dalam Lontar Empu Kuturan. Dalam Lontar 

Dewa Tattwa dan Gong Besi disebutkan bahwa Mpu Kuturanlah yang menganjurkan untuk mendirikan 

Mrajan Kamulan di setiap sudut kaluwan pekarangan rumah tempat tinggal umat Hindu di Bali. Mpu 

Kuturan juga yang mengajarkan tentang tata cara membangun pura secara ritual dan spiritual (Wiana, 

2004: 73-74).     

Dalam buku “Pembangunan Pura-Pura di Bali” termuat pura adalah bangunan suci tempat 

beribadat bagi umat Hindu Bali dan ditinjau dari sejarah dan perkembangannya serta status dan 

fungsinya, secara garis besarnya pura itu dapat dibedakan menjadi dua bagian, yaitu: (1) Pura sebagai 

panyungsungan umum dan (2) Pura sebagai panyungsungan khusus (Soebandi, 1983: 11). Sejalan dengan 

pendapat di atas, letak bangunan suci pada dasarnya dapat dibagi dua yaitu bangunan suci yang 

terletak di luar pekarangan perumahan disebut pura, dan pura masih dapat digolongkan lagi yaitu 

pura umum, pura fungsional dan pura genealogis. Sedangkan bangunan suci yang terletak di dalam 

pekarangan perumahan disebut sanggah dan mrajan. Berdasarkan karakteristiknya ribuan pura yang 

terdapat di pulau Bali diklasifikasikan menjadi empat yaitu: (1) Pura Kahyangan Jagat, yaitu pura umum 

tempat pemujaan Hyang Widhi dalam segala manifestasi-Nya, roh suci para tokoh masyarakat seperti 

pandita dan penguasa. Yang termasuk di dalamnya adalah Pura Sad Kahyangan, yaitu enam pura 

terbesar di pulau Bali dan Pura Dang Kahyangan, (2) Pura Kahyangan Desa, yaitu pura teritorial tempat 

pemujaan warga desa adat, (3) Pura Swagina (pura fungsional) yaitu pura yang panyiwinya terikat pada 

mata pencaharian seperti Pura Subak dan Pura Melanting, (4) Pura Kawitan, seperti Sanggah/Mrajan, 

Pertiwi, Ibu, Panti, Dadia, Batur, Penataran Dadia, Dalem Dadia, dan Padharman. 

Kelompok pura yang mempunyai fungsi dan karakterisasi seperti tersebut di atas, terdapat 

pula pura yang berfungsi di samping untuk memuja Hyang Widhi atau prabhawa-Nya, juga berfungsi 

untuk memuja Atma Siddha Dewata (roh suci leluhur). Palinggih Panyawangan yang terdapat di kantor-

kantor, sekolah-sekolah dan sejenis dengan itu dapat dikelompokkan ke dalam kelompok Pura 

Jagat/umum karena sebagai tempat pemujaan prabhawa tertentu dari Hyang Widhi. 

Sehubungan dengan uraian di atas, perlu ditelusuri tentang sejarah/mitologi Pura Silawana 

Hyang Sari yang ada di Kabupaten Karangasem. Mitologi yang berkaitan dengan pendirian Pura 

Silawana Hyang Sari dapat dijumpai dalam Transkrip Lontar Babad Pasek Prawangsa. Dalam babad 

tersebut ada diuraikan sebagai berikut.  

Ida Sang Hyang Pasupati berkedudukan di Gunung Semeru, mempunyai lima orang putra, yang 

sulung bernama I Dukuh Sakti, yang kedua bernama I Dukuh Semeru, yang ketiga bernama Danghyang 

Mahadewa berkedudukan di Bukit Serengga, dan yang bungsu bernama Dukuh Jumpungan 

berkedudukan di Badusa Pulau Bali. Dukuh Sakti dan Dukuh Semeru tetap berkedudukan di Gunung 

Semeru. Saudaranya yang kelima bernama Danghyang Hyangsana turun ke pulau Bali dengan 

berkendaraan daun kapu-kapu. Sesampainya di tengah samudra kelihatan dengan jelas suatu bukit 

yaitu hutan yang bernama hutan Kuntul Hululiku. Tertarik hasrat belaiu hendak turun ke bukit yang 

datar, lalu beliau melihat ke bawah, ada jalur pebukitan Andakasa membentang ke timur lalu berbelok 

ke selatan. Ujung yang tadi buntu, di sebelah selatannya adalah laut, sebelah timurnya laut, sebelah 

baratnya juga laut dan sebelah utaranya dataran bukit. Danghyang Hyangsana di tempat ini 

bermaksud membuat kahyangan. Setelah selesai kahyangan tersebut diplaspas, maka kahyangan 

tersebut diberi nama Silayukti. Pada saat itu Danghyang Hyangsana berganti nama Ida Danghyang 

Brahma. Pada waktu itu pula beliau memberikan penerangan, semoga mulai sekarang hingga di 

kemudian hari, apabila hutan Kuntul Hululiku ini didiami oleh manusia, agar dinamai Desa Padang 

dan pebukitan yang di puncaknya datar, agar dinamai bukit Andakasa. Yang di sebelah selatan bukit 

Andakasa agar dinamai Penataran Agung. Setelah itu Danghyang Brahma melepaskan pandangan ke 

timurlaut, maka terlihatlah pebukitan kembar dari Penataran Silayukti. Pada saat itu Danghyang 

Brahma bermaksud mendatangi bukit kembar tersebut. Sesampainya pada jalur pebukitan yang di 

tengah, situasi dan keadaannya sama dengan Penataran Silayukti, akan tetapi berlainan sifatnya. Jalur 

pebukitan yang di tengah-tengah adalah buntu. Arah selatan dari keadaan yang buntu itu adalah buntu 

juga, sebelah timurnya hutan telabah, sebelah barat hutan telabah, sedangkan di sebelah utaranya 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 37  

 

adalah bukit. Di sanalah timbul hasrat Danghyang Brahma membuat bebaturan (kahyangan). Setelah 

selesai kahyangan tersebut diplaspas, kahyangan itu diberi nama Sila Hyang Wanasari. Setelah itu 

Danghyang Brahma melepaskan pandangan ke arah barat, lalu terlihatlah sebuah gunung yang 

menjulang tinggi menyerupai tumpeng Bernama Gunung Basukih (Gunung Agung). Pada saat itu 

Danghyang Brahma menciptakan putra lelaki seorang dari panca adnyana, beliau lalu berkata kepada 

putranya: “Anakku, marilah ikuti ayah pergi ke gunung Basukih itu!”. “Ya hamba mengikuti kehendak 

Bhatara lalu bersama-sama pergi ke barat dan tidak lama sampailah di sana pada gunung Basukih yang 

di tengah. Jalur pebukitaan yang ke selatan buntu, dan ujung yang buntu keadaannya batu, sebelah 

timur lembah hutan dan sebelah selataan lembah hutan, sebelah barat lembah hutan dan sebelah 

utaranya adalah gunung. Di tempat ini timbul hasrat beliau (Danghyang Brahma) membuat kahyangan 

bersama dengan putra beliau. Setelah selesai kahyangan itu diplaspas, bersama dengan putranya yang 

bernama Mpu Wita Dharma, selanjutnya nyiwi Bhatara di Kahyangan Besakih. Sedangkan Danghyang 

Brahma pulang kembali menuju Kahyangan Sila Hyang Wanasari. Setibanya beliau di sini lagi beliau 

ngredana putra laki lagi satu, keluar dari badan beliau sendiri bernama Mpu Wira Dharma. Lagi 

ngredana putra, keluar putra lelaki lagi satu dari badan beliau bernama Mpu Adnyana. Lagi ngredana 

putra, keluarlah putra lelaki lagi satu bernama Mpu Pastika. Lagi ngredana putra, keluarlah putra lelaki 

lagi satu bernama Mpu Jiwakara. Ngeradan putra lagi satu, keluar putra lelaki bernama Mpu Pinanda. 

Ngredana lagi putra, keluarlah putra lelaki bernama Mpu Angsoka yang sesungguhnya bernama Mpu 

Bradah. Selesailah sudah Danghyang Brahma menciptakan sembilan orang putra lelaki, lalu beliau 

bersabda kepada semua putra-putranya: “Anakku sekalian, bahwa sekarang keadaan bukit Kembar 

yang di sebelah barat ayah namakan bukit Gamongan, diberikan nama demikian karena anakku 

sekalian ngamong seluruh pulau Bali ini. Gunung yang lagi satu ayah namakan bukit Bujangga Dewa, 

karena anak-anakku bertugas sebagai Bujangga Widhi, yang menjadi ibu dari semua manusia dan 

menjadi bapak dari semua orang. Bukit yang ketiga ayah namakan bukit Lempuyang, karena anak-

anakku ngempu orang-orang di pulau Bali ini, serta menerima atau memberikan suluh kesucian kepada 

masyarakat seluruhnya. Dalam keadaan seperti ini, maka semua keturunan ayah dan semua keturunan 

dari anak-anakku, mulai sekarang hingga kelak di kemudian hari ada yang tidak ingat kepada 

kahyangan ini, yang dua ini yaitu Kahyangan Sila Hyang Wanasari dan pusat Kahyangan Besakih, 

semoga keturunan anak-anakku menjadi atau mendapatkan banyak kerja tetapi sedikit menghasilkan 

sehingga menjadi orang yang hina dina”. Demikian bisama/nasihat Danghyang Brahma. Sekarang ayah 

akan pulang ke Catuspata Majapahit, pulang ke alam nirwana lalu beliau melanjutkan perjalanan 

mendaki ke utara menuju ke puncak gunung Lempuyang (Lempuyang Luhur). Di sinilah Danghyang 

Brahma moksa dan selanjutnya berganti nama dengan nama Danghyang Gnijaya (dalam Astini, 1983: 

21-28). 

Sesuai keterangan babad di atas, Pura Silawana Hyang Sari yang dulu disebut Kahyangan Sila 

Hyang Wanasari diyakini didirikan sebagai pasraman Danghyang Brahma atau Danghyang Gnijaya. 

Mengenai sejarahnya, sulit ditentukan kapan pertama kali Pura Silawana Hyang Sari didirikan. 

Namun demikian, Astini (1983: 66) dalam Laporan Hasil Penelitiannya yang berjudul “Pura Silawana 

Hyang Sari” berkesimpulan bahwa pura tersebut dibangun oleh Mpu Kuturan pada abad XI pada saat 

pemerintahan Bali Kuno di bawah kekuasaan Marakata. Pura Silawana Hyang Sari pernah dipugar 

dan direstorasi serta dilakukan upacara mlaspas dan ngenteg linggih pada tahun 1928 yang dipuput oleh 

Ida Pedanda Gde Nengah Tianyar. Hal ini didapat dari uraian dalam transkrip Lontar Pangeling-eling 

yang ada di pura tersebut. 

 

2. Struktur Palinggih Pura Silawana Hyang Sari  

Pura adalah tempat sembahyang umat Hindu. Hal ini dipakai acuan sebagai kebulatan 

persepsi agar terjadi kesamaan konsep dan pemahaman terhadap pura sehingga status dan fungsinya 

menjadi jelas. Pura Silawana Hyang Sari ada kaitannya dengan banyak pura, yang kesemuanya itu 

adalah merupakan pasanakan dari Pura Lempuyang Luhur. Pada umumnya Pura di Bali terdiri dari 

tiga halaman (tingkatan) yaitu: (1) halaman pertama/ baru masuk disebut dengan jabaan, (2) halaman 

kedua (di tengah) di sebut jaba tengah, dan (3) halaman ketiga di sebut jeroan, yang biasanya dijumpai 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 38  

 

adanya bangunan/ palinggih utamanya (Yogantara Dkk., 2010: 29). 

Pura Silawana Hyang Sari yang luas halamannya berukuran 37 x 26 m2 mempunyai satu 

halaman saja (jeroan) yang struktur palinggihnya dengan fungsinya sebagai berikut: 

Deretan di timur terdiri dari: 

(1) Sanggar Agung Kembar, sebagai simbol gunung Kembar, untuk memuja Ida Sang Hyang Widhi 

Wasa dengan manifestasi-Nya sebagai Iswara Ardha Nareswari. 

(2) Sanggar Gaduh Panca Rsi yaitu tempat disthanakannya Bhatara Sanak Panca Rsi atau Sang Panca 

Pandita (Panca Tirtha). 

(3) Sanggar Gedong Batu adalah sthana Ida Bhatara Ngrurah Sakti (Bhatara Panglurah Agung). 

(4) Di pojok timurlaut, terdapat Palinggih Padma Capah, sebagai sthana Bhatara Pasupati. 

Deretan di sebelah utara terdiri dari palinggih yaitu: 

(1) Padmasana (Sanggar Agung Tunggal) merupakan sthana Hyang Widhi (Bhatara Hyang Genijaya). 

(2) Di sebelah barat Padmasana terletak Palinggih Gedong Limas Sari, yaitu Palinggih Bhatari Sri. 

(3) Di baratnya, Gedong Limas Catu adalah Palinggih Ida Bhatara Rambut Sedana. 

(4) Di baratnya lagi, palinggih Manjangan Saluang, sebagai sthana Bhatara Mpu Kuturan. 

(5) Di sebelah baratnya, Gedong Sari sthana Bhatara Manik Geni. 

(6) Di baratnya, adalah Palinggih Batu Tutuk Angsa, sebagai sthana Bhatara Besakih. 

(7) Di baratnya, Palinggih Padma Sari, sebagai sthana Bhatara Watukaru. 

(8) Di baratnya lagi, palinggih Padma Sari, sebagai sthana Bhatara Uluwatu. 

(9) Paling barat dalam leretan ini, adalah Palinggih Padma Sari, sthana Bhatara Puncak Mangu. 

(10) Ada lagi dua palinggih yang terletak di pojok baratlaut, yaitu Palinggih Gedong sthana Danghyang 

Astapaka, dan di sebelah baratnya adalah Palinggih Gedong sthana Ratu Subandar. 

Terletak di tengah-tengah areal pura terdapat bangunan: 

(1) Palinggih Pangaruman Agung, yaitu tempat Bhatara-Bhatari parum (turun kabeh) pada waktu 

ngaturang piodalan/pujawali 

(2) Di depannya, adalah batu untuk menempatkan sarana pemujaan. 

(3) Balai Tiang Sanga, sebagai tempat sarana/upakara yajna. 

(4) Bangunan besar di sebelah barat dari areal pura adalah Balai Agung 

(5) Di selatan dekat Candi Bentar terdapat Palinggih Padma Capah, sthana Bhatara Alas Windu Sari. 

(6) Di depan Candi Bentar derdapat Palinggih Pangapit Lawang Kiwa Tengen. Palinggih Pangapit 

Lawang Kiwa (kiri) sebagai sthana Bhatara Maha Kala, dan palinggih Pangapit Lawang Tengen 

(kanan) sebagai sthana Bhatara Nandi Swara.  

Berdasarkan uraian struktur di atas, dapat ditegaskan bahwa di Pura Silawana Hyang Sari 

terdapat palinggih yang cukup banyak dan di antaranya palinggih sthana Ida Bhatara pada Pura 

Kahyangan Jagat di Bali, seperti: Pura Besakih, Lempuyang Luhur, Batukaru, Uluwatu dan Puncak 

Mangu. Di samping itu terdapat Palinggih Gedong sthana Danghyang Astapaka (Pandita penganut 

paham Budhis) dan Palinggih Gedong sthana Ratu Subandar. 

 

3. Prosesi Piodalan Pura Silawana Hyang Sari 

Sebelum membahas tentang prosesi piodalan di Pura Silawana Hyang Sari dibahas terlebih 

dahulu tentang upacara. Dalam agama Hindu upacara sering diidentikkan dengan yajna. Bagi umat 

yang masih awam mendengar kata yajna yang terbayang dalam benaknya adalah berbagai jenis sesajen, 

asap dupa, puja stawa sulinggih atau pemangku, kidung dan suara gamelan. Pandangan tersebut agak 

sempit jika ada kata yajna diidentikkan dengan upacara keagamaan saja. Pengertian yajna tidak 

sesempit itu, semua perbuatan yang berdasarkan dharma dan dilakukan dengan tulus ikhlas itulah 

yajna. Keutamaan yajna dalam bentuk persembahan bukan diukur dari besar dan megahnya bentuk 

upacara tetapi yang paling penting adalah kesucian dan rasa tulus ikhlas dari orang-orang yang 

terlibat dalam pelaksanaan upacara (yajna) itu. Seperti juga dikatakan berikut. Kata yajna 

sesungguhnya berasal dari Bahasa Sanskerta. Pengertian yajna amatlah luas sehingga tidak ditemukan 

padanannya dalam bahasa lain. Kata yajna ada yang mengartikan pemujaan, persembahan, korban 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 39  

 

suci, upacara kurban dan lain sebagainya. Yajna juga berarti sebagai suatu perbuatan yang dilakukan 

dengan penuh keikhlasan dan penuh kesadaran untuk melakukan persembahan kepada sang pencipta 

yaitu Hyang Widhi (Surayin, 2002: 2; Tim Penyusun, 2005: 29). 

Di dalam agama Hindu dikenal adanya Tri Kerangka Dasar Agama Hindu, yang terdiri dari 

tattwa/filsafat, susila/etika dan upacara/ritual. Tattwa/filsafat hendaknya selalu menjadi landasan bagi 

umat menuju jalan dharma. Susila/etika patut dijadikan petunjuk dalam bertingkah laku dalam hidup 

dan dalam meyakini kebesaran dan kemahakuasaan Hyang Widhi beserta manifestasi-Nya yang 

menciptakan alam semesta (Bhuwana Agung) dan manusia (Bhuwana Alit). Untuk mencerminkan rasa 

bhakti dan syukur kepada Hyang Whidi, umat dapat melaksanakan upacara/ritual atau melaksanakan 

yajna. 

Menyadari kondisi nyata umat ke depan adalah memahami tattwa agama sebagai landasan 

menuju dharma, selanjutnya umat dituntut mampu mengembangkan pola tingkah laku yang bijak 

(susila) di dalam memilih jalan dharma, serta mampu mewujudkan rasa bhakti secara tulus ikhlas 

kepada Hyang Widhi Wasa dengan melaksanakan upacara. Melakukan upacara yajna adalah merupakan 

langkah yang diyakini sebagai aktivitas beragama yang amat penting.  

Begitu pentingnya pelaksanaan yajna bagi umat Hindu karena yakin Hyang Widhi 

menciptakan alam semesta dan manusia juga melalui yajna. Dalam kitab suci Bhagawadgita III. 10 

disebutkan: 

sahayajnah prajah srshtva  

puro vācha prajapatih  

anena prasavishya dvham 

esha vo 'stv ishta kāmadhuk  

Artinya 

Dahulu kala Prajapati menciptakan manusia bersama bakti persembahannya dan berkata: 

dengan ini engkau akan berkembang-biak dan biarlah ini jadi sapi-perahanmu (Pendit, 1994: 

89). 

Menyadari keterbatasan manusia dalam berinteraksi dengan alam lingkungannya guna 

mencapai kesejahteraan dan kedamaian lahir batin, di samping hidup manusia yang tidak bisa lepas 

dari ketergantungan dengan alam lingkungan sekitar. Oleh sebab itu dipandang perlu untuk 

memelihara lingkungan, baik melalui tindakan pelestarian (sekala), ataupun melalui pelaksanaan yajna 

(niskala) agar senantiasa memberi keuntungan bagi manusia. Seperti yang disebutkan dalam kitab 

Bhagawadgita III.14 yaitu: 

annād bhavanti bhūtāni  

parjanyād annasambhavah  

yajñad bhvati parjanyo  

yajnah karma-samudbhavah  

Artinya: 

Karena makanan makhluk hidup, karena hujan makanan tumbuh. karena persembahan 

hujan turun, dan persembahan lahir karena kerja (Pendit, 1994: 92). 

Hal ini menandakan bahwa pelaksanaan yajna bagi umat Hindu adalah wajib hukumnya, dan 

harus dilakukan sebagai wujud rasa terima kasih kepada Hyang Widhi. Di samping itu pula karena 

setiap manusia yang lahir dan hidup di dunia diikat oleh hutang yang disebut Rna. Atas dasar Rna 

inilah watak manusia dibentuk agar senantiasa tertanam rasa penuh terima kasih kepada Para Dewata, 

roh-roh leluhur yang telah meninggal, para Rsi yang memberi tuntunan suci, sehingga manusia 

menjadi berharga dan tahu berterima kasih dalam hidup. 

Di dalam lontar-lontar di Bali upacara yajna dibagi menjadi tiga tingkatan yaitu ada yajna 

nista, ada yang madya, dan ada yang utama. Dalam pelaksanaan Panca Yajna yang terpenting adalah 

rasa tulus ikhlas, dan tanpa mengharap pamrih atau imbalan. Kualitas yajna lebih banyak ditentukan 

oleh kriteria berdasarkan tattwa dan susilanya (Wiana, 2004: 60-61). 

Pelaksanaan yajna dapat disesuaikan dengan kemampuan umat yang melaksanakan yajna 

(Sang Yajamana). Umat Hindu dapat memilih tingkatan nista, madya dan utama yang disesuaikan 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 40  

 

dengan, desa (tempat), kala (waktu) dan patra (keadaan) dimana upacara tersebut dilaksanakan 

(Surayin, 2002: 6). 

Jadi ketulusan hati sangat penting yang harus menjadi dasar pelaksanaan suatu yajna, karena 

materi tidaklah menjadi ukuran sradha bhakti umat Hindu. Pelaksanaan upacara Panca Yajna tersebut 

sangat erat kaitannya dengan bebanten (upakara), dan bebanten merupakan lambang pengorbanan suci 

yang harus dihaturkan dengan tulus ikhlas dan kesucian hati sebagai bukti pernyataan syukur yang 

tak terhingga kehadapan Hyang Widhi. Bebanten juga merupakan suatu alat yang memiliki kekuatan 

tenaga pendorong agar umat Hindu dapat menghubungkan diri dengan Hyang Widhi sebagai pencipta 

alam semesta. Yajna yang dibahas di sini hanyalah Dewa Yajna yang terkait erat dengan upacara 

piodalan di Pura Silawana Hyang Sari. 

 

Kegiatan Awal Upacara Piodalan 

Seperti halnya pura-pura yang lain, upacara piodalan di Pura Silawana Hyang Sari diawali 

dengan mengadakan paruman (rapat) para pangempon pura yaitu pada dasarnya menyepakati bahwa 

subha dewasa (hari baik) untuk pelaksanaan aci (upacara piodalan) di Pura Silawana Hyang Sari yaitu 

jatuh pada hari Rabu Kliwon, wuku Pahang. Hari Rabu Kliwon, wuku Pahang disebut juga hari 

Pegatwakan, hal ini sesuai dengan tradisi pelaksanaan piodalan menurut Pangeling Karya 

(petunjuk/tatacara pelaksanaan upacara) yang sudah ada sejak tahun 1958. Masyarakat Karangasem 

tidak asing lagi dengan hari suci ini karena pada hari Rabu, Kliwon wuku Pahang ini juga secara rutin 

dilaksanakan upacara piodalan di Pura Silayukti, Padanghai, Karangasem. 

Seperti pada pura-pura yang lain juga, jika dilaksanakan aci/piodalan tentu biasanya diadakan 

pembersihan dan pembuatan sanggar tawang dan bangunan yang lain seperti tetaring dirangkaikan 

dengan matur piuning (permakluman) kehadapan Hyang Widhi Wasa bahwa akan diselenggarakan 

upacara atau piodalan. Kegiatan ini didominasi oleh krama lanang (kaum laki-laki). Penataan bangunan 

upacara diatur berdasarkan petunjuk yang termuat dalam sastra agama, baik mengenai bentuk dan 

tempat, maupun etika dalam mengerjakan bangunan. Hal ini untuk menghindarkan yajna dari 

keregedan, keletehan (kekotoran), dan yang menjadi tujuan utama adalah agar yajna yang dilakukan bisa 

berhasil atau sidaning don (lancar, sukses sesuai harapan). Kegiatan selanjutnya yaitu ngentegang daging 

karya yang bertujuan untuk menyucikan segala bahan dan alat- alat yang digunakan dalam upacara 

yajna. Krama istri (kaum perempuan) di bawah pimpinan para serati (tukang bunten) bertugas makarya 

sanganan atau nyalcal (membuat berbagai jenis dan bentuk jajan) untuk keperluan yajna dan selanjutnya 

kegiatan matanding dan nyorohang banten. Sementara krama lanang bertugas ngiasin (menghias) seperti 

memasang busana palinggih, memasang ider-ider, lelontek, ungkulan, membersihkan pralingga atau 

pratima yang dijadikan mediasi dalam pemujaan. 

 

Kegiatan Inti Prosesi Piodalan 

Sejalan dengan isi yang tertuang dalam Pangeling Karya yang ada di Pura Silawana Hyang 

Sari, maka puncak piodalan berlangsung pada subha dewasa seperti tersebut di atas. Puncak piodalan di 

pura ini selalu diselenggarakan pada malam hari. Walaupun dari pangempon pura sudah berupaya 

untuk bisa menyelenggarakannya pada siang hari, namun selalu mengalami hambatan. Hal ini terjadi 

dari tahun ketahun, seakan-akan sudah menjadi kehendak Ida Bhatara yang disthanakan di pura ini. 

Sehubungan dengan upacara piodalan dilakukan dengan pelaksanaan upacara berdasarkan 

tingkatan-tingkatan yang disesuaikan dengan tingkat kemampuan dan kondisi masyarakat pangempon 

pura tersebut. Upacara yang sering dilakukan adalah mengambil tingkatan sebagai berikut: 

1) Madyaning-utama, yaitu Ida Bhatara/Bhatari Kabeh dari seluruh pura di lingkungan/pesanakan 

Pura Silawana Hyang Sari katuran mahias, turun masucian ke Pura Patirthan, nuwur Bhatara Tirta 

dari Pura Lempuyang Luhur. Ida Bhatara katuran nyejer selama tiga hari dengan upakaranya 

sebagai berikut: 

(1) Banten pamendak, yang terdiri dari kawas, canang burat wangi, canang pamendak, tapakan satu 

soroh. 

(2) Banten padatengan yang terdiri dari: sodaan, daksina, tipat kelanan, kawas, canang burat wangi, 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 41  

 

segehan, tapakan satu soroh. 

(3) Banten caru yang terdiri dari caru manca dengan reruntutan bantennya yang dihaturkan di 

Pura Silawana Hyang Sari satu soroh dan Pura Pasimpenan (Yasaan) satu soroh. 

(4) Banten yang dihaturkan di palinggih Sanggar Agung Kembar adalah suci petak dua soroh, 

sasayut panyeneng dewa, tapakan, penyeneng, pejati pangulap pangambean, sesayut panca manuk 

dewata masing-masing satu soroh. 

(5) Banten yang dihaturkan di palinggih Sanggar Agung Tunggal adalah uci alus bebangkit alus, 

sasayut panca lingga abatekan. 

(6) Banten yang dihaturkan di palinggih Panca Rsi adalah: canang daksina 5, suci lima soroh, 

tapakan lima soroh, sesayut pangambean, panyeneng, pejati masing-masng lima soroh. 

(7) Banten yang dihaturkan pada masing-masing palinggih yang lainnya adalah suci, tapakan, 

peras, penyeneng, sesayut pangambean, masing-masing satu soroh ditambah dengan canang 

sekar. 

(8) Banten yang ada di panggungan adalah banten dihaturkan kehadapan Ida Bhatara/Bhatari 

Kabeh dengan bebanten sebagai berikut: suci alus, pebangkit alus, pulagembal, masing-masing 

satu soroh, daksina sarwa dasaan (isinya serba 10 macam), sesayut panca lingga abatekan, 

sesayut yang lain sebanyak 33 macam, ditambah dengan banten pamios (aturan) dari 

masing-masing umat Hindu beserta canang bunganya. 

(9) Banten sehari-hari selama Ida Bhatara/Bhatari nyejer dihaturkan rayunan putih-kuning, sodaan, 

pasucian, anaman kelanan dan canang daksina (Yogantara, 2024: 58). 

 Setelah upacara piodalan, tiga hari telah berlangsung, banten yang dihaturkan adalah sama 

seperti yang tersebut di atas hanya ditambah dengan banten pamudal yang terdiri atas: daksina, tipat 

kelanan, canang yasa, kawas, pesegehan dan selanjutnya dilaksanakan panyimpenan/ngelugas. 

2) Nistaning-utama, yakni pada hari piodalan (Rabu Kliwon, Pahang) Ida Bhatara/ Bhatari katuran mahias 

di tempat, yaitu di Pura Pasimpenan, artinya tidak katuran masucian ke Pura Patirthan. Puncak 

piodalan dilaksanakan di Pura Pasimpenan selama satu hari dengan bebantenan sebagai berikut: 

(1)  Banten pamendak, yang terdiri dari kawas, canang buratwangi, canang pamendak, tapakan satu 

soroh. 

(2) Banten padatengan yang terdiri dari sodaan, daksina, tipat kelanan,  kawas,         canang buratwangi, 

segehan, tapakan satu soroh 

(3) Banten caru yang terdiri dari caru panca sanak dengan reruntutan bantennya. 

(4) Banten yang katur di masing-masing palinggih, baik di Pura Silawana Hyang Sari maupun 

di Pura Pasimpenan adalah canang daksina, canang sekar, aturan dari masing-masing pamedek 

ditambah dengan porodan khusus dihaturkan di Pengaruman. 

(5) Banten pamudal dihaturkan terakhir yang terdiri dari daksina, tipat kelanan, canang yasa, kawas 

dan pesegehan, selanjutnya nyimpen/nglugas. 

Dalam pelaksanaan upacara piodalan tersebut di atas hanya disertai tabuh seperangkat gender 

wayang, sedangkan jenis lain seperti jenis wewalen (tari-tarian) yang disakralkan tidak ada. 

3) Aci Panyabran diselenggarakan tiap-tiap hari Purnama-Tilem dengan jenis banten yang dihaturkan 

adalah: daksina panyejer, yang diganti tiap hari Purnama. Rayunan putih-kuning, pasucian, tipat 

kelanan, tipat dampulan tipat manca warna dan pasegehan (Yogantara, 2024: 59). 

Mengawali rangkaian puncak karya, dilaksanakan upacara masuci atau pasucian. Setelah Ida 

Bhatara katuran malinggih maka dimulailah eed atau rangkaian piodalan, yaitu sebagai suatu yang 

umum dan sudah lazim dilaksanakan di setiap pura. Adapun prosesi upacara dilaksanakan mabyakala, 

dhurmanggala, panglukatan dan pamrayascita, yang kesemuanya itu pada dasarnya memohon 

penyucian disertai dengan upacara panganteb, dengan tujuan memohon tuntunan kehadapan Hyang 

Widhi dalam penyenyelesaian upacara baik yang diantar oleh puja sulinggih, maupun pemangku. 

Selanjutnya barulah dilaksanakan pamuspaan piodalan.  

 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 42  

 

Kegiatan Penutup Upacara Piodalan 

Rangkaian kegiatan upacara piodalan terakhir yaitu diadakan upacara panyineban, yaitu 

ngeluhurnya (kembalinya) Ida Bhatara/Bhatari ke payogan (kahyangan). Dengan menghaturkan upakara 

seperti tersebut di atas maka seluruh rangkaian upacara piodalan telah selesai dan selanjutnya diadakan 

kegiatan nglugas, yakni mengembalikan seluruh sarana perlengkapan upacara termasuk busana 

palinggih, dan ungkulan. 

Secara spesifik prosesi piodalan di Pura Silawana Hyang Sari dapat diuraikan sebagai berikut: 

(1)    Hari Minggu Paing wuku Pahang (tiga hari menjelang piodalan), nuur Ida Bhatara Tirtha, 

dengan mengaturkan banten: suci dan tapakan terus ngaturin Ida Bhatara Tirtha masandekan di 

Pura Pasimpenan. Selanjutnya di sana menghaturkan banten soda-ayunan. 

(2)  Hari Senin Pon wuku Pahang (dua hari menjelang piodalan), dilakukan ngias pralinggan Ida 

Bhatara semua bertempat di Pura Pasimpenan, dan menghaturkan banten pangias terus 

menghaturkan banten soda-ayunan. 

(3) Selasa Wage wuku Pahang (sehari menjelang piodalan), nuur Ida Bhatara semua, dimohonkan 

perkenan-Nya untuk kairing masucian, nedunang Ida Bhatara semua dan dihaturkan banten 

prayascita, pangulapan, durmanggala, terus Ida Bhatara napak siti dengan caru ayam petak, 

selanjutnya Beliau kairing ka Patirthan Sunia Merta. Banten yang dihaturkan di Patirthan Sunia 

Merta adalah: suci lan porodan sane munggah, dan sane ring sor: prayascita, pangulapan, 

durmanggala disertai dengan padatengan. Selanjutnya dari pasucian kembali ke Penataran atau 

ke Pura Silawana Hyang Sari, bersamaan dengan nedunang Ida Bhatara Tirtha sane malinggih 

di Pura Pasimpcnan, sekalian dihaturkan banten pamendak di jabaan Pura Silawana Hyang 

Sari. Setibanya di jeroan pura, dilakukan murwa daksina 3 kali, selanjutnya dilinggihkan di 

palinggih masing-masing. Ida Bhatara Tirtha dilinggihkan di Sanggar Tawang, berikutnya 

menghaturkan canang rayunan dan yasaan kepada Ida Bhatara. 

(4) Hari Rabu Kliwon Pahang (puncak hari piodalan), Ida Bhatara katuran pujawali. Upakara sane 

munggah: porodan lengkap, suci, pabangkit, pulagembal, pulakerta, pulakerti, dilanjutkan dengan 

padudusan alit dengan banten: sesayut sudamala, sesayut sidakarya, sesayut sidalungguh, sesayut 

prascita luih, sesayut Saraswati. Yang di bawah: caru manca dengan bebek belang kalung. 

(5) Hari Kamis Umanis wuku Pahang (sehari setelah puncak piodalan), adalah  panglungsuran 

terus menghaturkan panganyar. 

(6) Hari Jumat Paing wuku Pahang (dua hari setelah puncak piodalan), menghaturkan pangenak, 

dilanjutkan dengan pangayab hidangan, banten jauman dan menghaturkan pangilen-ilen. 

(7) Hari Sabtu Pon wuku Pahang (tiga hari setelah puncak piodalan), Ida Bhatara katuran masineb, 

dihaturkan pangayab alit dan belayag, terus nedunang pralinggan Ida Bhatara (napak siti) dan 

terakhir ngiringang kembali ke Pura Pasimpenen. 

Sesuai dengan paparan di atas, dapat ditegaskan bahwa prosesi piodalan di Pura Silawana 

Hyang Sari dilakukan mulai hari Senin Paing hingga Sabtu Pon wuku Pahang. Piodalan dilakukan 

setiap enam bulan sekali menurut perhitungan pawukon (210 hari). 

 

 

3. Simpulan 

Berdasarkan uraian di atas, dapat dikemukakan simpulan sebagai berikut:  

1. Sejarah/mitologi, Pura Silawana Hyang Sari diyakini dulunya didirikan sebagai pasraman 

Danghyang Brahma atau Danghyang Gnijaya, dan mengenai sejarah atau waktu berdirinya 

sulit ditentukan, namun diperkirakan telah dibangun oleh Mpu Kuturan abad XI. Pura 

tersebut pernah dipugar dan direstorasi serta dilakukan upacara mlaspas dan ngenteg linggih 

pada tahun 1928.  

2. Struktur palinggih Pura Silawana Hyang Sari sebagai berikut: Deretan di timur terdiri dari: 

Sanggar Agung Kembar, Sanggar Gaduh Panca Rsi, Sanggar Ngrurah, dan di pojok timur laut, 

terdapat Palinggih Padma Capah; deretan di utara terdiri dari palinggih: Sanggar Agung 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 43  

 

Tunggal, Gedong Limas Sari, Gedong Limas Catu, Manjangan Saluang, Gedong Sari, Palinggih Batu 

Tutuk Angsa, Palinggih Padama Sari, Palinggih Padma Sari dan paling barat Palinggih Padma 

Sari, ada lagi dua palinggih yang terletak di pojok barat laut, yaitu Palinggih Gedong sthana 

Danghyang Astapaka, dan Palinggih Gedong sthana Ratu Subandar; terletak di tengah-tengah 

areal pura terdapat: Palinggih Pengaruman, dan Bale Tiang Sanga; di sebelah barat dari areal 

pura adalah Bale Agung, dan di selatan dekat Candi Bentar terdapat Padma Capah, di depan 

Candi Bentar terdapat Palinggih Pangapit Lawang Kiwa Tengen.  

3. Prosesi piodalan di Pura Silawana Hyang Sari: Upacara piodalan dilakukan setiap enam bulan 

sekali, tepatnya pada Rabu Kliwon Pahang. Upacara dimulai hari Minggu Paing wuku 

Pahang nuur Ida Bhatara Tirtha, pada hari Senin Pon wuku Pahang ngias pralinggan Ida Bhatara 

di Pura Pasimpenan. Hari Selasa Wage wuku Pahang nuur Ida Bhatara semua, untuk kairing 

masucian, hari Rabu Kliwon Pahang (puncak hari piodalan), Ida Bhatara katuran pujawali, 

upakaranya porodan lengkap, suci, pabangkit, pulagembal, pulakerta, pulakerti, dilanjutkan dengan 

padudusan alit dengan banten sesayut sudamala, sesayut sidakarya, sesayut sidalungguh, sesayıd 

prascita luih, sesayut Saraswati. Menggunakan caru manca dengan bebek belang kalung. Hari 

Kamis Umanis wuku Pahang panglungsuran terus menghaturkan panganyar, hari Jumat 

Paing wuku Pahang menghaturkan pangenak, dilanjutkan dengan pangayab hidangan, terakhir 

pada hari Sabtu Pon wuku Pahang, Ida Bhatara katuran masineb, nedunang pralinggan Ida 

Bhatara selanjutnya ngiringang kembali ke Pura Pasimpenan.  

 

 

Referensi 

 

Ardana, I G.G. (1971). Pengertian Pura di Bali. Denpasar: Proyek Pemeliharaan dan Pengembangan 

Kebudayaan Daerah Bali. 

Ardana, I G.G. (2000). Pura Kahyangan Tiga. Denpasar: Proyek Peningkatan Sarana dan Prasarana 

Kehidupan Beragama Tersebar di 9 (Sembilan) Kabupaten/ Kota. 

Astini, N. N. (1983). Pura Silawana Hyang Sari. Hasil Penelitian. (Tidak Diterbitkan). Institut Hindu 

Dharma Denpasar. 

Geria, I N. (2000). Sejarah Perkembangan Fisik pada Pura Sad Kahyangan Lempuyang. Karangasem. 

Panitia Pembangunan Pura Silawana Hyang Sari. (1984). Sejarah Pura Dalem Dasar Lempuyang. 

Karangasem. 

Panitia Penyusun. (1991). Kamus Bali-Indonesia. Denpasar: Dinas Pendidikan Dasar Propinsi Dati I Bali. 

Pendit, N.S. (1994). Bhagawadgita, Jakarta: Hanuman Sakti. 

Penyusun. (2012). Mengenal Pura Sad Kahyangan & Kahyangan Jagat. Denpasar: Purtaka Bali Post. 

Santa Adnyana, I W. (2008). Pura Lempuyang Suatu Analisis Pendidikan Religius Filosofis. Tesis. 

(Tidak Diterbitkan). Program Pascasarjana Program Studi Magister Dharma Acarya Institut 

Hindu Dharma Negeri Denpasar. 

Soebandi, K. (1983). Sejarah Pembangunan Pura-Pura di Bali. Denpasar: CV. Kayumas Agung. 

Surayin, I.A.P. (2002). Upakara Yadnya, Surabaya: Paramita. 

Tim Institut Hindu Dharma. (Tt). Kumpulan Hasil Penelitian Sejarah Pura. Denpasar: IHD Denpasar. 

Tim Penyusun. (1998). Pura Lempuyang Luhur. Denpasar: Dinas Kebudayaan Propinsi Daerah Tingkat 

I Bali. 

Tim Penyusun. (2005). Kamus Istilah Agama Hindu. Denpasar: Kantor Wilayah Departemen Agama 

Provinsi Bali. 

Titib, I M. (1989). Pengertian Pura dan Bangunan Suci di Bali. Surabaya: Paramita. 

Wiana, K. Dkk. (1985). Acara III, Jakarta: Mayasari. 

Wiana, I K. (2004). Mengapa Bali Disebut Bali, Surabaya: Paramita. 

Yogantara, I W.L. Dkk. (2010). Tinjauan Status Pura Silawana Hyang Sari di Kabupaten Karangasem. 

Hasil Penelitian (Tidak Diterbitkan). STKIP Agama Hindu Amlaapura. 



Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 44  

 

Yogantara, I W.L. (2024). Eksistensi Pura Silawana Hyang Sari di Lereng Gunung Lempuyang Karangasem. 

Cilacap Jawa Tengah: Media Pustaka Indo. 

Transkrip Lontar: 

…….. Sulayang Geni. Koleksi:  Pura Dalem Dasar Lempuyang. 

…….. Pengeling Karya. Koleksi: Pura Silawana Hyang Sari Penataran Agung  Lempuyang. 

…….. Babad Pasek Prawangsa.  Koleksi:  Jro Mangku Wayan Santa Adnyana. 

 

 


