
 

 

 
 

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 24  

 

 

 
Filosofi Tumpek Krulut sebagai Bentuk Local Genius 

Hari Kasih Sayang Masyarakat Hindu di bali 

 
Ni Kadek Ayu Rahayu 

Pratama Widyalaya Kembang Sari Pandu Nusa 1 

Email: kadekayurahayu@gmail.com  

 

Abstrak 

Tumpek Krulut merupakan suatu hari dimana masyarakat Hindu di Bali memaknai sebagai hari kasih sayang. 

Kasih sayang yang diberikan tidak hanya terhadap sesama manusia saja, namun lingkungan sekitar dan juga 

Sang Pencipta senantiasa diberikan kasih sayang agar terjadi hubungan yang harmonis disetiap kehidupan 

ini. Hubungan yang harmonis akan menciptakan suasana tentram, damai, dan bahagia. Tumpek Krulut inilah 

yang dibuat oleh para leluhur umat Hindu di Bali sebagai bentuk local genius supaya generasi penerusnya 

selalu hidup harmonis antara manusia dengan Sang Pencipta, manusia dengan manusia, dan juga manusia 

dengan lingkungan sekitar. Sudah sepantasnya masyarakat Hindu di Bali mampu mempertahankan apa yang 

menjadi tradisi turun-temurun yang dibuat oleh leluhurnya terdahulu agar tidak terkikis dan lenyap ditelan 

zaman yang semakin global. 

Kata Kunci: Tumpek Krulut, Local Genius, Hari Kasih Sayang 

 

Abstract 
Tumpek Krulut is a day that the Hindu community in Bali interprets as a day of love. The love given is not only to fellow 

human beings, but also the surrounding environment and also the Creator is always given love so that there is a 

harmonious relationship in every life. A harmonious relationship will create a peaceful, peaceful, and happy atmosphere. 

This Tumpek Krulut was created by the ancestors of the Hindu community in Bali as a form of local genius so that the 

next generation always lives in harmony between humans and the Creator, humans and humans, and also humans and 

the surrounding environment. It is only right that the Hindu community in Bali is able to maintain what has become a 

hereditary tradition made by their ancestors so that it is not eroded and lost in an increasingly global era. 

Keywords: Tumpek Krulut, Local Genius, Valentine's Day 

 

1. Pendahuluan 

Setiap manusia berhak mendapatkan sebuah kasih sayang selama hidupnya. Sejak bayi berada dalam 

kandungan, kemudian lahir, hingga tumbuh berkembang menjadi dewasa, bahkan sampai tua selalu 

membutuhkan kasih sayang karena dengan kasih sayang manusia mampu menciptakan suatu kebahagiaan. 

Pada masyarakat Bali yang beragama Hindu khususnya, kasih sayang itu tidak hanya diberikan kepada 

manusia saja, namun juga di berikan kepada binatang, tumbuhan, dan juga Sang Pencipta agar terjalin suatu 

hubungan yang harmonis diantara kehidupan ini.  

Perayaan hari kasih sayang pada masyarakat Hindu di Bali dikenal dengan istilah “Tumpek Krulut” 

dimana hari raya ini jatuh setiap enam bulan sekali. Jika di lihat dari etimologi katanya, Tumpek Krulut berasal 

dari dua kata yaitu “Tumpek” dan “Krulut”. Kata Tumpek berasal dari kata “Tumampek” yang artinya 

mendekatkan diri kepada Sang pencipta/Ida Sang Hyang Widhi Wasa, sedangkan kata Krulut berasal dari kata 

“Lulut” yang artinya rasa senang. Dari etimologi kata tersebut dapat disimpulkan bahwa Tumpek Krulut 

merupakan suatu hari dimana umat Hindu di Bali melaksanakan upacara keagamaan yang bertujuan untuk 

mendekatkan diri kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa agar senantiasa diberikan kebahagiaan lahir dan batin. 

Tumpek Krulut biasanya selalu dilaksanakan dengan cara mengupacarai segala jenis alat musik tetabuhan 

gamelan baik berupa gong, kendang, dan lain sebagainya. Dalam Lontar Aji Gurnita dijelaskan “mwah yaning 

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama 

Volume 11, Nomor 1, 2025. pp 24 – 32 

p-issn : 2460 – 3376, e-issn : 2460 – 4445 

http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/VS 

 



 

  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 25  

 

ngupakara salwiring tatabuhan, rikala wuku krulut ring dina saniscara keliwon” yang artinya apabila hendak 

mengupacarai segala jenis tetabuhan, tepatnya dilaksanakan pada wuku Krulut Saniscara Keliwon. Dalam 

kepercayaan masyarakat Hindu di Bali, pada hari raya Tumpek Krulut ini dipuja Dewa  Iswara sebagai dewa 

suara yang diyakini muncul dalam kesenian berupa musik gamelan gong, tetabuhan, dan lain-lain. Jika 

dikaitkan antara pelaksanaan upacara terhadap gamelan ini dengan makna Tumpek Krulut sebagai hari kasih 

sayang, tentu akan ada sebuah pertanyaan, apakah hubungan antara upacara musik gamelan dengan hari 

kasih sayang? Ini akan menimbulkan suatu tanda tanya besar. 

Sunampan (2021:60) menjelaskan bahwa makna dari hari raya Tumpek Krulut yakni dari arti arti Lulut 

yang memiliki arti senang, gembira, suka cita atau bahagia. Artinya segala sensasi seni yang ditimbulkan pada 

tetabuhan dapat menciptakan suasana bahagia bagi para penikmat seni. Contoh kecil yang bisa dilihat yakni, 

ketika seseorang mendengar halunan gamelan saat perayaan upacara keagamaan, maka secara tidak langsung 

akan mencipatakan sensasi senang yang ditandai dengan menggerakkan kepala, kaki, atau tangan seakan-

akan para pendengar sebagai pemain gamelan tersebut. Dari hal inilah suara gamelan yang mengalun indah 

dapat memberikan rasa senang bagi pendengarnya. 

Wiana (2010:33) lebih lanjut menjelaskan bahwa Tumpek Krulut yang dirayakan setiap 210 hari (enam 

bulan) sekali merupakan salah satu hari raya tumpek yang dilaksanakan oleh masyarakat Bali. Hari raya 

Tumpek Krulut ini biasa disebut dengan istilah rahinan atau rerahinan yang tergolong Dewa Yadnya, yakni 

upacara persembahan yang ditujukan kepada para dewa. Hari Raya tumpek dibedakan menjadi enam jenis 

yaitu: Tumpek Landep, Tumpek Wariga, Tumpek Kuningan, Tumpek Krulut, Tumpek Uye, dan Tumpek Wayang. Jadi 

Tumpek Krulut adalah tumpek yang ke-4 berdasarkan strukturalnya. Tumpek Krulut ini merupakan hari raya 

khusus untuk mengingatkan umat Hindu dalam membina hidup dan kehidupan berdasarkan kasih sayang 

kepada semua makhluk hidup. Tumpek Krulut dinyatakan sebagai ‘Hari Kasih Sayang’ bagi umat Hindu dan 

simbol untuk memotivasi umat dalam mewujudkan kasih sayang pada sesama manusia sebagai pengabdian 

dalam bentuk pelayanan sesuai swadharmanya masing-masing. 

Suastini dan Suparwati (2020:129) selanjutnya menjelaskan bahwa Tumpek Krulut adalah hari kasih 

sayang versi Hindu Bali yang dirayakan setiap sabtu kliwon wuku krulut.  Bertepatan  dengan hal tersebut, 

umat Hindu di Bali mengadakan  persembahan upacara yadnya kepada Sang Hyang Iswara – manifestasi 

Tuhan sebagai ‘Dewa Keindahan’. Lebih lanjut dijelaskan bahwa sesungguhnya hari Tumpek Krulut 

berhubungan dengan ritual yang berhubungan dengan gamelan atau alat musik tradisional yang 

mengeluarkan suara keindahan yang suci. Upacara dilakukan dengan tujuan agar perangkat suara memiliki 

suara keindahan dan taksu (keuatan). Taksu dan keindahan akan melahirkan  gerakan  indah  sebagai  unsur  

seni.  Atas  keindahan  tersebut,  seni  bisa  menjadi hiburan yang dapat mengahorminasasi kehidupan. 

Dalam Lontar Sundarigama dijelaskan bahwa hari suci Tumpek Krulut merupakan hari untuk 

mengupacarai bunyi-bunyian. Akan tetapi, beberapa ahli menyebutkan bahwa Tumpek  Krulut berasal dari 

suku kata lulut yang berarti kasih sayang sehingga dikaitkan dengan ‘hari  kasih sayang’. Secara faktual, hari 

suci Tumpek Krulut digunakan untuk memuja bunyi-bunyian seperti: gamelan, gong, dan lain sebagainya, 

sehingga perlu dikaji lebih dalam lagi   akan keterkaitan Tumpek Krulut sebagai ‘hari kasih sayang’ versi umat 

Hindu di Bali (Wikarman dan Sutarya dalam Suastini dan Suparwati, 2020:129). 

Terkait dengan pembahasan di atas, hubungan antara ritual untuk gamelan dan hari kasih sayang 

menurut pendapat penulis memiliki korelasi yang signifikan, dimana musik gamelan ini berfungsi sebagai 

alat untuk menghibur dengan irama yang merdu apabila dimainkan. Setiap orang yang mendengarkannya 

pasti akan merasa senang dan terhibur. Dengan demikian, antara kedua hal tersebut sangat berkorelasi karena 

disetiap irama merdu dan perkataan yang baik akan menyebabkan orang lain ikut senang sehingga akan 

tercipta romansa harmonis yang penuh kasih dan sayang. Dengan demikian, hari Tumpek Krulut juga dapat 

dijadikan sebagai sarana untuk memunculkan rasa kasih sayang, saling asah, asih, dan asuh di antara sesama 

umat manusia, menjaga kesesuaian pikiran, perkatan, dan perbuatan, agar kehidupan berjalan dengan 

harmonis; baik dalam perekonomian, sosial,  budaya, serta spiritual melalui hasil karya manusia berkat 

anugerah Ida Sang Hyang Widhi Wasa. 

Pemujaan terhadap Dewa Iswara sebagai ‘Dewa Suara’ adalah sebagai permohonan agar di hari raya 

Tumpek Krulut ini umat Hindu selalu diingatkan supaya senantiasa berbicara baik karena dengan perkataan 

yang baik, maka akan membuat orang lain yang mendengarkannya ikut senang. Apabila seseorang berkata 



 

  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 26  

 

yang tidak baik (kasar/kotor), maka sebaliknya orang lain yang mendengarkan akan merasa tidak senang dan 

marah. Jika dikaji lebih jauh lagi, musik gamelan ini berfungsi sebagai alat untuk menghibur dengan irama 

yang merdu apabila dimainkan. Setiap orang yang mendengarkannya pasti akan merasa senang dan terhibur. 

Dengan demikian, antara kedua hal tersebut sangat berkorelasi karena disetiap irama merdu dan perkataan 

yang baik akan menyebabkan orang lain ikut senang sehingga akan tercipta romansa harmonis yang penuh 

kasih dan sayang. 

Terkait Tumpek Krulut yang dijadikan sebagai “Hari Kasih Sayang” umat Hindu di Bali, ada satu sumber 

yang menyatakan sebagai berikut. 

“The five-day wewaran, seven-day wewaran, and pawukon cycle encounter gave birth to the concept of Tumpek 

as a day of celebration of objects and creatures that have an important role in human life. Pawukon determines the 

suffix of the tumpek, which takes place twice a year. For example, if the Tumpek falls on Pawukon Uye will be 

called Tumpek Uye, then the Tumpek that falls on pawukon Krulut will be called Tumpek Krulut. On Tumpek 

Krulut, Balinese Hindus worship His manifestation as Lord Iswara. A deity, lord of sacred sounds creation. Some 

scholars argue that the word Krulut, comes from the word Lulut which means affection love. Balinese ancestors 

adapted this term from the old Javanese calendar. Later, the word krulut in Tumpek Krulut is associated with 

celebration of love. In February 2022, The Governor of Bali, Wayan Koster considered Tumpek Krulut as the 

Balinese day of love. As the same as Valentine’s Day celebrations in this era. Wayan Koster emphasized that 

Hindus and Balinese people can use the Tumpek Krulut as indigenous momentum to cherish love”. Suhendra 

(2021:65). 

Sunampan (2020:81-90) juga menyatakan bahwa melalui cinta kasih, konsep keseimbangan dapat 

dilihat melalui bagaimana penganut agama Hindu di Bali menggunakan nilai-nilai estetika untuk 

menciptakan dan mencapai kehidupan yang damai dan harmonis. Maka dari itu Tumpek Krulut mengandung 

sebuah falsafah semangat kebersamaan, keharmonisan, dan estetika yang patut dijaga dan dilestarikan. 

Melalui beberapa sumber di atas, dapat disimpulkan bahwa pada hari Tumpek Krulut, umat Hindu di 

Bali merayakan dengan rasa kasih sayang berasaskan seni dan memuja Dewa Iswara ‘manifestasinya Ida Sang 

Hyang Widhi sebagai Dewa Penguasa Seni’ untuk memohon anugerah-Nya. Dengan demikian Tumpek Krulut 

dapat dijadikan sebagai momentum untuk menghargai cinta yang tidak hanya kepada manusia saja, namun 

juga kepada alam semesta dan Sang Pencipta berbasiskan atas seni, budaya, dan kearifan lokal (Tri Hita 

Karana). 

 

2. Hasil Penelitian 

2.1 Filosofi Tumpek Krulut 

Tumpek bermakna ketajaman pikiran dan kejernihan hati (Suastini dan Suparwati, 2020:131), sedangkan 

Sanjaya (2010:80) mengemukakan bahwa kata tumpek berasal dari kata “Tu” (metu) yang berarti keluar atau 

lahir, dan kata “Pek” yang berarti putus atau berakhir. Pengertian ini diambil berdasarkan atas makna tumpek 

itu sendiri yang merupakan hari berakhirnya sapta wara yaitu saniscara (sabtu) dan berakhir pula panca wara 

yaitu kliwon. Dengan berakhirnya sapta wara dan panca wara ini, maka lahirlah hari raya Hindu yang disebut 

dengan hari raya tumpek. Melalui hari raya tumpek inilah umat Hindu (khususnya di Bali) senantiasa mengasah 

ketajaman pikiran supaya selalu fokus dan tidak diperdaya oleh ego ataupun emosi yang bisa menghancurkan 

diri sendiri dan orang lain. 

Krulut merupakan sebuah nama wuku ke-17 yang berasal dari kata lulut, yang artinya senang atau cinta 

– bermakna jalinan atau rangkaian kasih sayang. Setiap hari raya tumpek, umat Hindu melaksanakan 

rangkaian upacara yang bermakna menghormati ajaran leluhur sebagai bentuk local genius yang harus dijaga 

dan dilestarikan. Dalam Lontar Sundarigama dijelaskan bahwa tumpek merupakaan hari turunnya Ida Sang 

Hyang Widhi Wasa dalam manifestasinya sebagai Sang Hyang Dharma yang membawa ajaran tatwa atau ilmu 

pengetahuan suci. Oleh sebab itu, esensi perayaaan tumpek bertujuan memohon agar Sang Hyang Dharma 

berkenan menurunkan ajaran suci kepada umat manusia supaya tercipta ketenangan lahir dan batin dalam 

diri manusia pada berbagai situasi dan kondisi yang ada di dalam kehidupan. (Suastini dan Suparwati, 

2020:131) 

Tumpek Krulut jatuh setiap enam bulan sekali (210 hari), tepatnya pada hari sabtu (saniscara), keliwon, 

wuku krulut. Hari raya Tumpek Krulut ini biasa disebut dengan istilah rahinan atau rerahinan yang tergolong 



 

  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 27  

 

Dewa Yadnya, yakni upacara persembahan yang ditujukan kepada para dewa. Hari Raya tumpek dibedakan 

menjadi enam jenis yaitu: Tumpek Landep, Tumpek Wariga, Tumpek Kuningan, Tumpek Krulut, Tumpek Uye, dan 

Tumpek Wayang. Jadi Tumpek Krulut adalah tumpek yang ke-4 berdasarkan strukturalnya. 

Tumpek Krulut ini dimaknai sebagai hari kasih sayang, akan tetapi kasih sayang yang diberikan tidak 

hanya kepada manusia saja, namun juga terhadap Sang Pencipta, binatang, dan juga tumbuhan. Kasih sayang 

yang diberikan bertujuan untuk mengharmoniskan kehidupan antara manusia dengan Sang Pencipta, 

manusia dengan manusia, dan manusia dengan lingkungan sekitar. Pengharmonisan ketiga aspek ini disebut 

dengan Tri Hita Karana. Apabila antara manusia, lingkungan sekitar, dan Sang Pencipta sudah harmonis, 

maka kehidupan di dunia ini akan tentram, seimbang, dan bahagia. 

Secara etimologi kata, Tumpek Krulut berasal dari dua suku kata; yaitu Tumpek dan Krulut. Tumpek 

berasal dari urat kata “Tumampek” yang mengandung arti mendekatkan diri kepada Sang pencipta/Ida Sang 

Hyang Widhi Wasa, sedangkan kata Krulut berasal dari kata “Lulut” yang berarti kesenangan. Oleh sebab itu, 

Tumpek Krulut juga dikenal dengan nama Tumpek Lulut. Donder & Wisarja (2019:289) menjelaskan bahwa 

Tumpek Krulut merupakan hari raya tentang seni atau keindahan, dimana perayaan Tumpek Krulut ini biasanya 

diwujudkan dengan melakukan upacara keagamaam dengan menggunakan sarana upacara pada segala jenis 

tetabuhan seperti; gong, kebyar, granting, kendang, serta alat tetabuhan lainnya yang biasa digunakan oleh para 

seniman. 

Darmawan & I. B. Wika (2019:50) lebih lanjut menjelaskan bahwa pada saat Tumpek Krulut tidak hanya 

perangkat gamelan saja yang diupacarai, namun semua sekaa atau anggota juga memberikan penghormatan 

atau sembah bakti kehadapan Tuhan Yang Maha Esa. Jadi antara tetabuhan (alat gamelan) dan sekaa tetabuh 

(sang seniman) sama-sama diupacarai sehingga Sang Hyang Iswara, manifestasi Ida Sang Hyang Widhi Wasa 

sebagai dewanya gamelan, memberikan kasih sayang dan anugerahnya. Beranjak dari penjelasan dua sumber 

di atas, Tumpek Krulut memiliki esensi perayaan hari kasih sayang yang didasari atas seni dan upacara 

keagamaan, khususnya agama Hindu.   

Sunampan (2020) menyatakan dalam artikel penelitiannya bahwa Tumpek Krulut merupakan hari suci 

Hindu yang mengandung ajaran “Teo Estetis” pada masyarakat Bali. Maknanya, hari raya Tumpek Krulut ini 

adalah suatu hari yang mengkombinasikan antara ajaran agama (ketuhanan) dan seni (keindahan) atas dasar 

kasih sayang. Untuk mewujudkan keindahan itu diperlukan sebuah kasih sayang yang tulus kepada semua 

ciptaan Tuhan. Dengan demikian, maka akan tercipta sebuah keharmonisan yang dalam agama Hindu 

disebut dengan istilah Satyam Siwam Sundaram. 

Terkait dengan pernyataan Sunampan tentang hubungan antara ajaran ketuhanan dan keindahan ‘Teo 

Estetis’, Donder & Wisarja (2019:289) juga menjelaskan bahwa di dalam alat-alat gamelan terkandung nyasa 

(simbol) yang di dalamnya bersemayam para dewa yakni Dewa Iswara (Dang), Dewa Siwa (Ding), Dewa 

Wisnu (Dung), Dewa Brahma (Deng), dan Dewa Mahadewa (Dong). ‘Dang’, ‘Ding’, ‘Dung’, ‘Deng’, ‘Dong’ itu 

merupakan neptu yang menghidupi suara pada gamelan sehingga gamelan tersebut memiliki ritme mistis 

jika dimainkan. 

Beranjak dari pernyataan di atas, dapat disimpulkan bahwa alat-alat gamelan yang digunakan oleh 

masyarakat Hindu di Bali tidak terlepas dari konsep ketuhanan – pada saat Tumpek Krulut lah alat-alat 

gamelan ini diupacarai sebagai bentuk local genius masyarakat Hindu Bali sebagai cerminan bahwa aspek 

estetis (keindahan) tidak dapat dipisahkan dari aspek teologis (ketuhanan). Dengan demikian, tujuan 

dirayakannya hari suci Tumpek Krulut memiliki makna filosofi terjalinnya hubungan harmonis antar sesama 

manusia dengan menumbuhkan rasa kasih sayang pada diri manusia itu sendiri dan juga Sang Pencipta 

berlandaskan atas seni yang indah. Jadi antara dua pernyataan sumber di atas sangat relevan jika 

dikorelasikan dengan ajaran Lontar Aji Gurnita. 

 

2.1 Tumpek Krulut Sebagai Bentuk Local Genius Masyarakat Bali 

Kata local genius sebenarnya merupakan kata yang diambil dari bahasa Inggris, yang apabila 

diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia memiliki arti “kegeniusan lokal”. Kata “kegeniusan lokal” jika di 

analisa secara etimologi, berasal dari dua suku kata yaitu: kegeniusan, dimana kata ini berasal dari urat kata 

“genius” yang berarti “kemampuan luar biasa dalam berpikir dan mencipta” dan kata lokal yang berarti 



 

  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 28  

 

“setempat atau suatu tempat”. Jadi istilah local genius ini dapat diartikan sebagai kemampuan berpikir 

masyarakat setempat untuk dapat menciptakan suatu hal yang bermakna dengan cara yang luar biasa. 

Hakikat local genius merupakan bentuk kebudayaan yang lahir secara dinamis dalam suatu masyarakat, 

yang dalam proses pembentukannya dipengaruhi unsur-unsur yang berasal dari luar dan telah disesuaikan 

dengan konsep yang dialami oleh masyarakat yang bersangkutan di masa sekarang. Secara historis, gejala 

local genius dapat dilihat sejak pembentukan kebudayaan itu muncul sesuai perkembangan jaman dan 

berlangsung hingga sekarang dengan bentuk kebudayaan yang beragam (Soejono, 1983). 

Muhardjito (1980:40) lebih lanjut menuliskan hakikat makna local genius tersebut antara lain: (1) Mampu 

bertahan terhadap budaya luar, (2) Memiliki kemampuan mengakomodasi unsur-unsur budaya luar, (3) 

Mempunyai kemampuan menginterogasi unsur-unsur budaya luar ke dalam kebudayaan asli, (4) Memiliki 

kemampuan-kemampuan mengendalikan, (5) Mampu memberikan arah pada perkembangan budaya. 

Berdasarkan uraian di atas, local genius dapat dimaknai sebagai kemampuan, kearifan, dan kecerdasan orang-

orang lokal atau setempat untuk memanipulasi pengaruh budaya luar dan budaya yang telah ada menjadi 

wujud baru yang lebih indah, lebih baik, serta serasi sesuai selera setempat dan sekaligus merupakan bentuk 

spesifik atau jati diri daerah itu sendiri. 

 Ayatrohaedi (1986:18) menjelaskan dalam bukunya bahwa “local genius” merupakan istilah yang 

banyak digunakan dalam disiplin ilmu Antropologi. Istilah local genius ini pertama kali dikenalkan oleh 

Quaritch Wales, seorang arkeolog dan orientalis berkebangsaan Inggris yang berfokus pada sejarah kerajaan-

kerajaan India. Lebih lanjut dijelaskan bahwa istilah local genius sering dikaitkan dengan cultural identity, yaitu 

identitas atau kepribadian budaya bangsa yang menyebabkan bangsa itu mampu menyerap dan mengolah 

kebudayaan asing sesuai dengan watak dan kemampuan sendiri. 

Menurut Wales (dalam Lestari, 2000:30) dijelaskan bahwa peran local genius amat besar arti untuk 

memahami dan menghargainya sesuai dengan profesinya dalam menghasilkan berbagai bentuk budaya 

kesenian seperti tari, musik, bangunan (terutama bangunan kuno seperti candi), yang dalam tataran 

kebangsaan merupakan kebanggaan bangsa dan dikagumi oleh masyarakat dunia. Sementara Bunu & 

Purwaningsih (2019) mendefinisikan bahwa istilah local genius merupakan konsep budaya suatu sistem yang 

mencakup berbagai dimensi kehidupan masyarakat. 

Sederhananya, istilah local genius dapat dikatakan sebagai pencipta kebudayaan pribumi. Salah satu 

faktor penggeraknya adalah ethos, yang dipandang sebagai suatu faktor yang meresap dalam kompleksitas 

kebudayaan sehingga dapat menciptakan suatu koherensi antara berbagai unsur, yang selanjutnya menjiwai 

kebudayaan tersebut dan menimbulkan struktur tersendiri dengan membentuk identitas tersendiri pula. 

Selanjutnya F.D.K. Bosch (dalam Riyani 2015:12) menjelaskan bahwa local genius adalah kemampuan 

yang dimiliki suatu pendukung budaya untuk membuktikan seberapa kuat dasar-dasar kepribadian 

budayanya pada saat menghadapi akulturasi budaya. Kemampuan lokal ini oleh beberapa ahli dimaknai 

sebagai kearifan lokal, yang berarti segala sesuatu yang dimiliki oleh masyarakat lokal di daerah tertentu, 

yang merupakan ciri keaslian dan kekhasan daerah tersebut tanpa adanya pengaruh atau unsur campuran 

dari daerah lainnya. 

Jadi, berdasarkan paparan penjelasan beberapa sumber di atas, dapat disimpulkan bahwa istilah local 

genius sepadan dengan istilah kearifan lokal ‘local wisdom’ atau pengetahuan setempat ‘local knowledge’ yang 

merupakan kecerdasan masyarakat setempat dalam merevitalisasi budaya lokal dan memadukannya dengan 

budaya luar sehingga menjadi lebih indah, dengan tetap menjunjung tinggi nilai-nilai, kebijaksanaan, dan 

pengetahuan yang diwariskan secara turun-temurun oleh suatu masyarakat tersebut. 

Tumpek Krulut yang merupakan perayaan hari kasih sayang dengan serangkaian prosesi upacara 

tetabuhan (gamelan) adalah bentuk local genius masyarakat Hindu di Bali. Pada rerahinan Tumpek Krulut ini, 

umat Hindu di Bali memuja Ida Sang Hyang Widhi Wasa dalam manifestasinya sebagai Sang Hyang Iswara yang 

dianggap juga sebagai dewanya seni gamelan. Sebagaimana dalam kehidupan adat dan budaya masyarakat 

Bali, dikenal adanya persepsi bahwa gamelan dianggap sebagai sarana yang menampilkan tabuh atau suara-

suara suci, maka Tumpek Krulut dianggap memiliki keterkaitan terhadap hari suci itu. Anindya (2023) 

menjelaskan bahwa Tumpek Krulut juga dikenal sebagai Tumpek Lulut, dimana kata lulut dalam bahasa Bali 

berarti jalinan atau rangkaian. Dalam masyarakat Bali, untuk menyebut gamelan, orang sering menyebutnya 



 

  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 29  

 

gong. Satu perangkat gamelan sering disebut sebagai barungan gong. Maka, Tumpek Krulut pun identik dengan 

sebutan odalan gong. 

Beranjak dari penjelasan tersebut, maka Tumpek Krulut yang identik dengan sebutan odalan gong 

diupacari agar perangkat gamelan tersebut memiliki taksu dan suara yang indah. Taksu yang diturunkan pada 

hari Tumpek Krulut dipercaya dapat mendatangkan kebahagiaan dan rasa kasih sayang kepada semua 

makhluk. Menurut orang Bali, taksu dianggap sebagai kekuatan spiritual yang menjiwai berbagai kegiatan 

seni yang dilakoni oleh orang tersebut. Seseorang dikatakan metaksu, berarti orang itu memiliki vibrasi 

kekuatan yang hebat. Maka dari itu, perayaan ini juga kerap diidentikkan dengan taksu gamelan. Prosesi 

upacara gamelan (tetabuhan) dalam perayaan Tumpek Krulut ini adalah dengan melakukan penyucian satu set 

gamelan. Cara penyuciannya pun dilakukan dengan menyipratkan air suci ‘tirtha’ ke semua gamelan yang 

akan disucikan. Penyucian ini bertujuan untuk menghilangkan hal-hal buruk yang menempel pada gamelan 

tersebut. 

Berdasarkan pembahasan diatas, dapat disimpulkan bahwa Tumpek Krulut sebagai salah satu hari suci 

Hindu di Bali mengandung unsur seni, budaya, dan religi. Hal ini menggambarkan kemampuan lokal 

masyarakat Bali dalam menjaga dan melestarikan kebudayaan lokal setempat. Kemampuan lokal tersebut 

ditunjukan oleh aktivitas dan kreativitas sekaa tabuh (seniman gamelan) yang menunjukan jiwa religius dan 

kemampuan sang seniman dalam menuangkan sifat dan kondisi seni ke dalamnya. Dengan memohon 

anugerah kepada Sang Hyang Iswara, maka sifat dan kondisi fisik maupun spiritualnya akan tercerahkan. Sifat 

maupun kondisi fisik dan spiritual itulah yang akan menjadi cerminan sang seniman dapat dikatakan metaksu. 

Inilah bentuk local genius masyarakat Hindu Bali dalam mengajegkan warisan tradisi leluhur. 

 

2.2 Korelasi Tumpek Krulut dan Hari Kasih Sayang (Valentine Day) 

Suastini & Suparwati (2020:129) dalam jurnal penelitiannya menjelaskan bahwa perayaan hari kasih 

sayang ‘valentine day’ termasuk salah satu hari raya bangsa Romawi paganis (penyembah berhala), di mana 

penyembahan berhala adalah agama mereka semenjak lebih dari tujuh belas abad silam. Perayaan valentine 

tersebut merupakan ungkapan dalam agama paganis Romawi, yaitu kecintaan terhadap apa yang mereka 

sembah. Perayaan hari kasih sayang ‘valentine day’ ini memiliki akar sejarah berupa beberapa kisah yang 

turun-temurun pada bangsa Romawi dan kaum Nasrani pewaris mereka. Kisah yang paling termasyhur 

tentang asal-muasalnya adalah bahwa bangsa Romawi dahulu meyakini bahwa Romulus (pendiri kota Roma) 

disusui oleh seekor serigala betina, sehingga serigala itu memberinya kekuatan fisik dan kecerdasan pikiran. 

Bangsa Romawi memperingati peristiwa ini pada pertengahan bulan Februari setiap tahun dengan peringatan 

yang megah. Di antara ritualnya adalah menyembelih seekor anjing dan kambing betina, lalu dilumurkan 

darahnya kepada dua pemuda yang kuat fisiknya. Kemudian keduanya mencuci darah itu dengan susu, 

setelah itu dimulailah pawai besar dengan kedua pemuda tadi di depan rombongan. Keduanya membawa 

dua potong kulit yang mereka gunakan untuk melumuri segala sesuatu yang mereka jumpai. Para wanita 

Romawi sengaja menghadap kepada lumuran itu dengan senang hati, karena meyakini dengan itu mereka 

akan dikaruniai kesuburan dan melahirkan dengan mudah. 

Lebih lanjut dijelaskan bahwa terdapat beberapa sejarah terjadinya hari kasih sayang ‘valentine day’, 

antara lain: Sejarah Valentine Day Versi Kalender Athena, Sejarah Valentine Day Versi Ensiklopedi Katolik, dan 

Sejarah Valentine Day Versi Perayaan Santo Valentinus. Sejarah valentine day versi kalender Athena 

diungkapkan bahwa menurut tarikh kalender Athena kuno, periode antara pertengahan Januari dengan 

pertengahan Februari adalah bulan Gamelion, yang dipersembahkan kepada pernikahan suci Dewa Zeus dan 

Hera. Menurut Ensiklopedi Katolik, sejarah valentine day dimulai dari nama Valentinus yang diduga bisa 

merujuk pada tiga martir atau santo (orang suci) yang berbeda yaitu: (1) Pastur di Roma, (2) Uskup Interamna 

(Modern Terni), dan (3) Martir di provinsi Romawi Afrika. Hubungan antara ketiga martir ini dengan hari 

raya kasih sayang (valentine day) tidak jelas. Bahkan Paus Gelasius I, pada tahun 496 menyatakan bahwa 

sebenarnya tidak ada yang diketahui mengenai martir-martir ini. Namun hari 14 Februari ditetapkan sebagai 

hari raya peringatan santo Valentinus. 

Terakhir, sejarah hari kasih sayang ‘valentine day’ versi perayaan Santo Valentinus dinyatakan bahwa 

catatan pertama dihubungkannya hari raya Santo Valentinus dengan cinta romantis adalah pada abad ke-14 

di Inggris dan Perancis, dimana dipercayai bahwa 14 Februari adalah hari ketika burung mencari pasangan 



 

  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 30  

 

untuk kawin. Kepercayaan itu ditulis pada karya sastrawan Inggris Pertengahan bernama Geoffrey Chaucer. 

Beliau menulis di cerita Parlement of Foules (percakapan burung-burung) bahwa: “for this was sent on Seynt 

Valentyne's day (bahwa inilah dikirim pada hari Santo Valentinus) when every foul cometh ther to choose his mate 

(saat semua burung datang ke sana untuk memilih pasangannya). Pada zaman itu, bagi para pencinta sudah 

lazim untuk bertukaran catatan pada hari valentine dan memanggil pasangan valentine mereka. Sebuah kartu 

valentine yang berasal dari abad ke-14 konon merupakan bagian dari koleksi naskah British Library di London. 

Kemungkinan besar banyak legenda-legenda mengenai Santo Valentinus diciptakan pada zaman ini (Suastini 

& Suparwati, 2020:129). 

Tumpek Krulut sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya merupakan perayaan hari kasih sayang 

menurut umat Hindu di Bali sekaligus merupakan odalan gong (tetabuhan). Perayaan ini merupakan bentuk 

local genius masyarakat Hindu di Bali dalam memuliakan hari suci Tumpek Krulut dengan memohon anugerah 

kepada Dewa Iswara. Pemujaan terhadap Dewa Iswara sebagai ‘Dewa Suara’ adalah sebagai permohonan 

agar di hari raya Tumpek Krulut ini umat Hindu selalu diingatkan supaya senantiasa mengasihi semua 

makhluk dengan berbicara yang baik, karena dengan perkataan yang baik, maka akan membuat orang lain 

yang mendengarkannya ikut senang dan bahagia. 

Apabila seseorang berkata yang tidak baik (kasar/kotor), maka sebaliknya orang lain yang 

mendengarkan akan merasa tidak senang dan marah. Jika dikaji lebih jauh lagi, musik gamelan ini berfungsi 

sebagai alat untuk menghibur dengan irama yang merdu apabila dimainkan. Setiap orang yang 

mendengarkannya pasti akan merasa senang dan terhibur. Dengan demikian, antara kedua hal tersebut 

sangat berkorelasi karena disetiap irama merdu dan perkataan yang baik akan menyebabkan orang lain ikut 

senang sehingga akan tercipta romansa harmonis yang penuh kasih dan sayang. 

Terkait korelasi antara Tumpek Krulut dan hari kasih sayang menurut Ida Pandita Mpu Jaya Acharya 

Nanda terletak pada esensi seni suaranya (gamelan). Gamelan yang terdiri dari beraneka ragam alat musik, 

meskipun bunyinya berbeda-beda, namun dapat melahirkan harmoni suara yang indah. Kehidupan manusia 

diibaratkan seperti pertunjukan, dimana setiap orang memiliki perannya masing-masing dan saling 

melengkapi. Maka untuk menjalin hubungan yang harmonis dengan sesama manusia, diperlukan suatu 

keindahan. Melalui keindahan inilah tercipta keharmonisan dan kasih sayang (Acharya Nanda dalam 

Suhendra, 2021:64). 

Wiraguna (2023) lebih lanjut menjelaskan bahwa pemahaman tentang Tumpek Krulut sebagai hari kasih 

sayang merupakan konstruksi keagamaan baru di Bali. Di bawah kepemimpinan Gubernur Bali I Wayan 

Koster, nilai-nilai kearifan lokal Bali yang adiluhung selalu dijunjung tinggi dan kian dipertegas dengan 

berbagai kebijakan. Salah satu dari kebijakan penegasan itu adalah dengan mengeluarkan Surat Edaran 

Gubernur Bali Nomor 04 Tahun 2022 tentang “Tata-Titi Kehidupan Masyarakat Bali Berdasarkan Nilai-Nilai 

Kearifan Lokal Sad Kerthi Dalam Bali Era Baru”. 

Sebagai implemetasi dari surat edaran tersebut, Gubernur Bali I Wayan Koster kemudian menerbitkan 

Instruksi Gubernur Nomor 08 Tahun 2023 tentang “Perayaan Rahina Tumpek Krulut” dengan pelaksanaan 

upacara Jana Kerthi. Dalam perayaan hari Tumpek Krulut ini diharapkan seluruh masyarakat Bali pada 

umumnya untuk ikut merayakan upacara kasih sayang tersebut guna terwujudnya jalinan hubungan 

harmonis antarsesama manusia. Selain melakukan sebuah persembahyangan dan upacara dalam merayakan 

hari raya Tumpek Krulut, masyarakat Hindu di Bali juga dapat merayakan serta memaknai hari raya tersebut 

dalam wujud berbagai aktivitas sosial (Wiraguna dalam https://bali.antaranews.com, 2023). 

Berdasarkan penjelasan di atas, Gubernur Bali I Wayan Koster sangat menaruh perhatian pada 

pelestarian warisan budaya dan adat di Bali. Tumpek Krulut ditetapkan sebagai hari kasih sayang masyarakat 

Bali; sama halnya dengan perayaan Valentine Day di era ini. Jadi masyarakat Hindu di Bali dapat menjadikan 

Tumpek Krulut sebagai momentum untuk menumbuhkan rasa cinta kasih kepada sesama manusia, alam 

semesta, dan juga Ida Sang Hyang Widhi Wasa/Tuhan Yang Maha Esa. Dengan demikian, Tumpek Krulut dapat 

diartikan sebagai hari kasih sayang yang bersifat universal. 

 Prosesi persembahyangan pada hari Tumpek Krulut dapat dirayakan bersama keluarga dengan 

menunjukkan rasa kasih sayang kepada keluarga masing-masing dalam rumah tangga. Tidak hanya itu, rasa 

kasih sayang juga dapat dilimpahkan antara guru dengan siswanya, atau sesama teman, sahabat, dan juga 

kepada pasangan hidup. Seremonialnya dapat dirayakan dengan saling memberi ucapan kasih sayang 

https://bali.antaranews.com/


 

  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 31  

 

melalui berbagai media; seperti saling memberi bunga, saling memberi souvenir, dan berbagai media lainnya. 

Dengan ditetapkannya hari Tumpek Krulut sebagai ‘hari kasih sayang masyarakat Bali’ oleh Gubernur I Wayan 

Koster, maka hubungan harmonis dapat tercipta dan kelestarian adat budaya Bali sebagai bentuk local genius 

dapat ajeg dari masa ke masa. 

Hari kasih sayang yang saat ini lebih populer dengan nama Valentine Day telah membudaya di 

Indonesia. Kendatipun Valentine Day belum disahkan sepenuhnya sebagai hari kasih sayang secara nasional, 

namun banyak kalangan – khususnya anak muda (remaja) – yang merayakannya dengan euforia berlebihan. 

Hal ini mungkin dipengaruhi oleh sosial media yang berkembang pesat, sehingga gaya hidup luar negeri 

banyak ditiru oleh kaum milenial tanpa memfilternya terlebih dahulu. Padahal belum sepenuhnya gaya hidup 

luar negeri yang bagus untuk dijadikan tolok ukur generasi muda Indonesia. 

Syam (2007:35) menjelaskan bahwa hari valentine ‘Valentine Day’ merupakan salah satu perayaan yang 

dirayakan oleh masyarakat hampir di seluruh dunia, sehingga dengan sosialisasi yang sangat intensif, hari 

valentine menjadi bagian dari budaya global. Terlepas dari latar belakang yang kurang positif dan dasar 

pijakan yang tidak jelas, perayaan ini tetap dirayakan dengan semarak. Hari valentine yang dirayakan oleh 

masyarakat hampir di seluruh dunia, menunjukkan bagaimana kelompok elit dunia menciptakan suatu 

budaya yang diikuti oleh masyarakat dunia, bahkan diadopsi menjadi bagian dari budaya masyarakat 

tersebut. 

Lebih lanjut dijelaskan oleh Syam bahwa keberhasilan kelompok elit dunia ini menjadikan perayaan 

‘Valentine Day’ sebagai bagian dari budaya global yang dilakukan melalui proses hegemoni, terrencana, dan 

terpola, yang akhirnya menghasilkan budaya yang seragam yang terkondisi secara efektif dalam menciptakan 

budaya dunia sesuai harapan kelompok elit tersebut. Selanjutnya, hegemoni budaya ini lalu dilestarikan 

dengan dukungan masyarakat sehingga hal ini menunjukkan bahwa hegemoni merupakan cara yang paling 

efektif dalam melestarikan dan melanggengkan kekuasaan. 

Berpijak dari argumentasi tersebut, maka pada saat yang sama, hegemoni kapitalis juga bekerja 

beriringan dengan hegemoni budaya. Perayaan hari valentine dikondisikan dengan penciptaan produk-

produk tertentu yang merupakan upaya kaum kapitalis meraih keuntungan dan mencengkramkan 

ideologinya secara hegemonik sehingga persetujuan dan dukungan dari masyarakat dapat diraih. Jadi, 

sekarang tinggal kesadaran masyarakat Hindu Bali dalam memahami budaya valentine tersebut; bisakah 

masyarakat Hindu Bali (khususnya generasi muda) mengkritisi dan menyikapi budaya global tersebut 

sehingga pergaulan sosial masyarakat selalu dilandasi atas alasan dan pemahaman yang logis – bukan hanya 

sekedar ikut-ikutan. 

Dewasa ini, istilah Tumpek Krulut bagi masyarakat Hindu di Bali nampaknya telah diabaikan sehingga 

banyak yang tidak mengerti tentang pemahaman Tumpek Krulut ini. Tidak hanya dikalangan remaja saja, 

namun orang tua pun masih banyak yang belum paham mengenai ‘hari kasih sayang sesungguhnya’ yang 

telah dibuat oleh leluhur umat Hindu di Bali terdahulu sebagai bentuk local genius masyarakat Hindu di Bali. 

Masyarakat Hindu di Bali lebih menyerap istilah Valentine Day yang menjadi tradisi barat dimana perayaan 

hari Valentine Day ini dirayakan setiap satu tahun sekali pada tanggal 14 Februari. 

Anak-anak, remaja, hingga orang tua pun lebih membesar-besarkan tradisi yang bukan menjadi milik 

orang Bali ketimbang tradisi lokal sendiri. Ini merupakan suatu kekeliruan dan penyimpangan yang terjadi 

saat ini. Seharusnya, orang tua sejak dini harus mengajarkan anaknya untuk melestarikan apa yang menjadi 

tradisi Bali agar nantinya semakin lama tradisi itu tidak punah, karena anak itulah yang nantinya akan 

tumbuh dewasa sebagai generasi penerus. Mereka sebagai generasi penerus harus mampu mempertahankan 

tradisi mereka sebagai cikal bakal kehidupan masyarakat Hindu di Bali. 

Fenomena yang muncul belakangan ini, Valentine Day yang diidentikkan sebagai hari kasih sayang telah 

dijadikan sebagai ‘hari seks bebas’ bagi segenap remaja dan juga perselingkuhan bagi orang tua. Sangat 

memperihatinkan sekali melihat fenomena tersebut dimana hari kasih sayang yang sebenarnya dilakukan 

agar kehidupan ini menjadi harmonis, malah menjadi suatu penyimpangan. Terlebih-lebih sangat 

menyimpang dalam ajaran etika Hindu terutama pada pemaknaan Tumpek Krulut itu sendiri. 

Tumpek Krulut yang semestinya dimaknai sebagai hari kasih sayang terhadap semua mahluk hidup dan 

juga terhadap Sang Pencipta dengan tujuan untuk mendapat kehidupan yang harmonis, seimbang, dan 

bahagia, kini menjadi sebuah perbuatan yang menodai makana dari pada Tumpek Krulut tersebut. Hal inilah 



 

  

Vidya Samhita : Jurnal Penelitian Agama | 32  

 

yang perlu dibenahi dan dipahami pada setiap umat Hindu di Bali terutama bagi orang tua khususnya, agar 

senantiasa memahami hakekat dari pada Tumpek Krulut yang dimaknai sebagai hari kasih sayang. 

 

3. Simpulan 

Tumpek Krulut merupakan suatu hari dimana masyarakat Hindu di Bali memaknai sebagai hari kasih 

sayang. Kasih sayang yang diberikan tidak hanya terhadap sesama manusia saja, namun lingkungan sekitar 

dan juga Sang Pencipta senantiasa diberikan kasih sayang agar terjadi hubungan yang harmonis disetiap 

kehidupan ini. Hubungan yang harmonis akan menciptakan suasana tentram, damai, dan bahagia. Tumpek 

Krulut inilah yang dibuat oleh para leluhur umat Hindu di Bali sebagai bentuk local genius supaya generasi 

penerusnya selalu hidup harmonis antara manusia dengan Sang Pencipta, manusia dengan manusia, dan juga 

manusia dengan lingkungan sekitar. Sudah sepantasnya masyarakat Hindu di Bali mampu mempertahankan 

apa yang menjadi tradisi turun-temurun yang dibuat oleh leluhurnya terdahulu agar tidak terkikis dan lenyap 

ditelan zaman yang semakin global. 

 

Daftar Pustaka 
Adnyana, I Made Dwi Susila. (2024). Jnana Sastra: Buku Pelajaran Pendidikan Agama Hindu dan Budi Pekerti untuk 

SMA/SMK Kelas X, XI dan XII. Badung: Nilacakra Publisher. 

Anindya Putri, Ni Made Maheswari. (2023). Tumpek Krulut di Bali: Makna, Tujuan, dan Perayaannya. Dimuat dalam 

https://www.detik.com/bali/budaya/d-6933849/tumpek-krulut-di-bali-makna-tujuan-dan-perayaannya. 

Ayatrohaedi. (1986). Kepribadian Budaya Bangsa (Local Genius). Jakarta: Pustaka Jaya. 

Bunu, Helmuth Yan & Endang Purwaningsih. (2019). Sosiologi Pendidikan Berbasis Local Genius. Yogyakarta: Graha 

Ilmu. 

Darmawan I Putu Ariyasa & Ida Bagus Wika Krishna. (2019). Konsep Ketuhanan dalam Suara Gamelan Menurut Lontar 

Aji Ghurnnita. STAH Mpu Kuturan Singaraja: Jurnal Genta Hredaya Vol. (03) No. (01). 

Lestari, Wahyu. (2000). Peran Lokal Genius dalam Kesenian Lokal (The Role of Local Genius in The Local Art). 

Universitas Negeri Semarang: Jurnal Pengetahuan dan Pemikiran Seni "HARMONIA" Vol. (01) No. (02).   

Lontar Aji Gurnita. Koleksi Pusat Dokumentasi Tk I Bali. (Tidak Diterbitkan). 

Mahardjito. (1980). Hakekat Lokal Genius dan Hakekat Data Arkeologis. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan. 

Riyani, Mufti. (2015). Local Genius Masyarakat Jawa Kuno dalam Relief Candi Prambanan. Universitas Samudra Aceh: 

Jurnal Seuneubok Lada Vol. (02) No. (01). 

Samsudin. (2016). Local Genius dalam Revolusi Mental Bangsa Pasca Reformasi. UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu: 

Jurnal Nuansa Vol. (09) No. (01). 

Sanjaya, Putu. (2010). Acara Agama Hindu. Surabaya: Paramita. 

Soejono, R.P. (1983). Local Genius dalam Sistem Teknologi Prasejarah. Dalam Analisis Kebudayaan (hlm. 23). Jakarta: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Sri Arwati, Ni Made. (1997). Hari Raya Tumpek. Denpasar: PT. Upada Sastra. 

Suastini, Ni Nyoman & Ni Putu Suparwati. (2020). Tumpek Krulut  Hari Valentine Versi Umat Hindu Bali. UHN I Gusti 

Bagus Sugriwa Denpasar: Jurnal Pelelitian Agama "Vidya Samhita" Vol (01) No. (01). 

Suhendra, Eka Ari. (2021). Governor of Bali: Tumpek Krulut as momentum to cherish love for Balinese. Bali Tourism 

Journal "BTJ" Vol (05) No (03). 

Sunampan, I Wayan Putra. (2020). Tari Barong: Pergulatan Sakral dan Profan (Tinjauan Teologis, Estetis, dan Etis). 

STAH Mpu Kuturan Singaraja: Jurnal Prodi Teologi Hindu "Jnanasiddhanta" Vol. (02) No. (01). 

Sunampan, I Wayan Putra. (2021). Teo Estetis dalam Ritual Tumpek Krulut Pada Masyarakat Bali (Suatu Upaya dalam 

Mewujudkan Etika Kasih Sayang). STAH Mpu Kuturan Singaraja: Jurnal Prodi Teologi Hindu "Jnanasiddhanta" 

Vol. (02) No. (02). 

Syam, Essy. (2007). Valentine Day: Hegemoni Budaya dan Kapitalis. Universitas Lancang Kuning Riau: Jurnal Ilmu 

Budaya Vol. (03) No. (02). 

Wiana, I Ketut. (2010). Makna Hari Raya Hindu. Surabaya: Paramita. 

Wiraguna, I Dewa Gde Adiningrat. (2023). Mengenal Hari Tumpek Krulut, Hari Kasih Sayang Umat Hindu Bali. Dimuat 

dalam https://bali.antaranews.com/berita/308403/mengenal-hari-tumpek-krulut-hari-kasih-sayang-umat-hindu-

bali.  

 

 

https://bali.antaranews.com/berita/308403/mengenal-hari-tumpek-krulut-hari-kasih-sayang-umat-hindu-bali
https://bali.antaranews.com/berita/308403/mengenal-hari-tumpek-krulut-hari-kasih-sayang-umat-hindu-bali

