Vol. 28 No. 2, September 2025
ISSN : 1412-7474 (Print) 2623-2510 (Online)

http://0js.uhnsugriwa.ac.id

PANGRAJA

JURNAL AGAMA HINDU

ANALISIS SUARA GENTA SANG PANDITA
(PERSPEKTIF TEOLOGI BUNYI)

I Wayan Rudiana!, Ketut Donder, I Gede Suwantana®
Universits Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar
wayanrudianal 1 @gmail.com'; donderjyoti@gmail.com?;
suwantana@uhnsugriwa.ac.id’

ABSTRACT

Becoming a priest in Hinduism entails distinctive privileges, particularly in fulfilling the
obligation to conduct yadnya rituals. As the principal leader of religious ceremonies, a
Pandita is required to equip himself with ritual instruments that function both as
practical tools and sacred symbols. One of these essential ritual instruments is the genta
(ritual bell), which is believed to possess high spiritual value and to facilitate nonverbal
communication between the ritual performer and God. This study aims to examine in
depth the cultural and traditional phenomena surrounding the use of the genta within
the context of Hindu worship, while maintaining respect for the integrity of community
beliefs. The findings reveal that: (1) there are several types of genta sounds used by
Pandita when leading yadnya rituals, namely walatuk ngulkul (tabuh siki), lembu
mangan dukut (tabuh kalih), brahmara ngisep sari (tabuh telu), and bima kroda; (2) the
functions of these genta sounds include serving as a mandatory ritual implement for
Pandita, an accompaniment to yadnya, a ritual marker or signal, a medium for
concentration and harmonization of spiritual sound, a symbol of the divine sound, and a
manifestation of cosmic vibration; and (3) the meaning of genta sounds from the
perspective of Hindu theology encompasses representations of God within the concepts
of henotheism and polytheism, as well as the transcendent and immanent nature of God.
In addition, the genta also carries meanings in the dimensions of theo-aesthetics and
ideology, and functions as a symbol of harmony between the microcosm and the
macrocosm. This study is expected to enrich scholarly discourse on the theology of
sound in Hindu tradition and to strengthen understanding of the role of the genta as a
sacred spiritual medium in religious practice.

Keywords: Analysis, Genta Sound, Pandita, Theology of Sound.

ABSTRAK

Menjadi seorang pendeta dalam agama Hindu memiliki keistimewaan tersendiri,
terutama dalam melaksanakan kewajiban menjalankan upacara yadnya. Sebagai
pemimpin utama dalam ritual keagamaan, seorang Pandita wajib melengkapi diri
dengan perangkat pemujaan yang berfungsi sebagai alat sekaligus simbol sakral. Salah
satu perangkat penting tersebut adalah genta, yang diyakini memiliki nilai spiritual

174


mailto:wayanrudiana11@gmail.com1;%20donderjyoti@gmail.com2
mailto:suwantana@uhnsugriwa.ac.id3

tinggi serta mampu menghubungkan pelaksana upacara dengan Tuhan melalui
komunikasi nonverbal. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam
fenomena budaya dan tradisi penggunaan genta dalam konteks pemujaan Hindu, tanpa
mengabaikan integritas keyakinan masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan: (1)
Terdapat beberapa jenis suara genta yang digunakan oleh Pandita saat memimpin
upacara yadnya, yaitu walatuk ngulkul (tabuh siki), lembu mangan dukut (tabuh kalih),
brahmara ngisep sari (tabuh telu), dan bima kroda; (2) Fungsi dari jenis-jenis suara
genta meliputi: sebagai perlengkapan wajib Pandita, pengantar yadnya, penanda atau
isyarat ritual, media konsentrasi dan harmonisasi suara sukma, perlambang suara Tuhan,
serta sebagai getaran kosmis; (3) Makna suara genta dalam perspektif teologi Hindu
mencakup representasi Tuhan dalam konsep henoteisme, politeisme, serta sifat Tuhan
yang transenden dan imanen. Selain itu, genfa juga memiliki makna dalam dimensi
teoestetika, ideologis, serta sebagai simbol harmonisasi antara mikrokosmos dan
makrokosmos. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan terkait
teologi bunyi dalam tradisi Hindu dan memperkuat pemahaman terhadap peran genta
sebagai media spiritual yang sakral dalam praktik keagamaan.

Kata Kunci; Analisis, Suara Genta, Pandita, Teologi Bunyi.

L PENDAHULUAN

Tri kerangka dasar agama Hindu—meliputi tattwa (filsafat), susila (etika), dan
upacara (ritual)—menjadi pedoman utama dalam menjalankan ajaran suci agama,
terutama dalam pelaksanaan berbagai kegiatan yadnya (Titib, 2003). Dalam konteks
pelaksanaan upacara, peran seorang pendeta atau Sulinggih menjadi sangat penting,
karena mereka tidak hanya bertindak sebagai pemimpin upacara, tetapi juga sebagai
perantara antara umat dengan kekuatan transendental (Pudja, 1999). Beberapa peran
mulia seorang Sulinggih di antaranya: (a) sebagai rohaniwan Hindu; (b) pemuka agama;
(c) guru spiritual yang mengajarkan ajaran agama kepada umat; (d) pemimpin upacara
keagamaan; (e) sumber ilmu dan kebijaksanaan; (f) panutan moral; (g) figur suci secara
lahir batin; serta (h) orang yang telah melepaskan keterikatan duniawi (artha dan kama)
sesuai ajaran moksha (Sudharta, 2001).

Pelaksanaan yadnya dalam agama Hindu secara tradisional tidak terlepas dari
kehadiran seorang Sulinggih, karena yadnya dipandang belum sempurna tanpa adanya
pamuput atau pemimpin spiritual yang menyelesaikannya (Parimita, 2020). Dalam
konteks inilah, seorang Sulinggih dianggap sebagai pemangku tanggung jawab spiritual
yang wajib hadir dalam setiap upacara sesuai dengan tingkatan yadnya yang
dilaksanakan umat. Dalam pelaksanaan tugasnya (ngalokapalasraya), seorang Sulinggih
tidak dapat dipisahkan dari perlengkapan ritual atau siwopakarana (perangkat pemujaan
tradisi Siwa dan Waisnawa) dan budhopakarana (perangkat pemujaan tradisi Buddha),
yang merupakan simbol dan sarana penting untuk menjalankan fungsinya secara sakral
(Suarna, 2017). Di antara berbagai perangkat tersebut, genfa menjadi salah satu alat
pemujaan utama yang dipandang memiliki fungsi magis, estetis, dan spiritual, terutama
dalam konteks komunikasi nonverbal dengan kekuatan ilahi (Jha, 1995).

Kehadiran genta sebagai alat dan simbol dalam pemujaan tidak hanya penting
secara ritual, namun juga sarat akan makna dalam perspektif teologi bunyi. Jenis-jenis
suara genta, pola penggunaannya, serta interpretasi maknanya menggambarkan

175



pemahaman mendalam terhadap konsep bunyi suci (nada) sebagai manifestasi Tuhan
dalam agama Hindu. Oleh karena itu, penelitian ini memfokuskan kajian pada perangkat
genta yang digunakan oleh Pandita dari tiga aliran utama di Bali, yakni Siwa, Budha,
dan Bhujangga Waisnawa, dalam upacara yadnya.

Penelitian ini bertujuan untuk menggali dan mengkaji kembali atau evaluasi
berbagai jenis suara genta, fungsi, serta maknanya dalam perspektif teologi bunyi.
Harapannya, hasil kajian ini dapat memperkaya pemahaman keagamaan umat Hindu,
khususnya mengenai makna dan fungsi spiritual dari genta dalam pemujaan. Selain itu,
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap khazanah teologi Hindu
melalui interpretasi simbolik dan fungsional atas perangkat bunyi suci dalam ritual.

Penelitian ini dipandang sangat penting untuk dilakukan berdasarkan fenomena
lapangan dan pengamatan peneliti dilapangan, masih banyaknya calon pandita, tokoh
agama, serta pelaku upacara yadnya termasuk mereka yang dianggap orang suci seperti
pemangku dan sulinggih yang belum memahami secara utuh mengenai jenis-jenis suara
genta yang digunakan saat muput upacara. Padahal, dalam konteks ritual Hindu Balj,
suara genta memiliki peran sentral sebagai alat komunikasi nonverbal yang
menghubungkan dimensi fisik dengan kekuatan transendental (Jha, 1995).

Minimnya pemahaman tentang jenis suara genta berpotensi mengaburkan esensi
teologis dari penggunaan genta, serta melemahkan kedalaman spiritual dari pelaksanaan
upacara itu sendiri (wawancara Ida sinuhun). Oleh karena itu, penelitian ini menjadi
signifikan untuk mengungkap nilai-nilai esensial dari jenis-jenis suara genta, agar dapat
memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan menyeluruh, khususnya mengenai
fungsi dan makna spiritual dari alat tersebut dalam tradisi pemujaan Hindu.

Peneliti mengamati secara mendalam terhadap jenis-jenis suara genta yang
digunakan oleh para sulinggih saat muput upacara yadnya. Kajian akan dilakukan secara
menyeluruh namun tetap menjunjung tinggi integritas dan kesucian ajaran Hindu. Fokus
penelitian mencakup identifikasi dan klasifikasi jenis-jenis suara genta, analisis fungsi
masing-masing jenis suara dalam konteks ritual, serta penggalian makna dari setiap
variasi suara dalam perspektif teologi bunyi Hindu (Titib, 2003; Pudja, 1999). Lebih
jauh, penelitian ini juga akan mempertimbangkan implikasi spiritual dan kultural dari
penggunaan suara genta terhadap umat Hindu yang terlibat dalam upacara. Dengan
pendekatan kualitatif dan refleksi kontekstual, diharapkan penelitian ini mampu
memberikan kontribusi terhadap penguatan pemahaman spiritual dan pelestarian nilai-
nilai sakral dalam tradisi ritual Hindu di Bali.

II. METODE

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis
yang berfokus pada pengamatan langsung terhadap realitas di lapangan, khususnya
terkait penggunaan dan makna suara genfa oleh Pandita dalam pelaksanaan upacara
yadnya. Lokasi penelitian dilakukan di Griya Agung Bongkasa, Kecamatan Blahkiuh,
Kabupaten Badung dikarenakan beberapa alasan yaitu; Griya sebagai tempat belajar
weda khususnya untuk para pinandita dan pandita, Griya Agung Bongkasa sebagai
tempat calon pandita melakukan guru paran-paran. sebagai episentrum kegiatan
keagamaan. Subjek penelitian adalah seorang Pandita yang sedang melaksanakan
kewajibannya sebagai pemimpin upacara suci (muput yadnya). Pemilihan informan

176



dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan beberapa kriteria, antara lain:
sehat secara jasmani dan rohani, memahami objek penelitian, serta merupakan sulinggih
yang aktif dalam pelaksanaan upacara yadnya (Sugiyono, 2019).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung di lapangan,
wawancara mendalam, studi kepustakaan terhadap sumber-sumber relevan yang
berkaitan dengan objek penelitian, serta studi dokumentasi terhadap teks-teks suci
agama Hindu yang memuat informasi mengenai penggunaan dan makna suara genta.
Metode triangulasi digunakan untuk memastikan validitas data melalui perbandingan
antara temuan lapangan, informasi informan, dan sumber literatur (Moleong, 2018).

III. PEMBAHASAN

3.1 Jenis-jenis Suara Genta Sang Pandita Muput Upacara Yadnya

Suara atau bunyi genta yang dilantunkan oleh Sang Pandita dalam pelaksanaan
upacara yadnya sangat penting dilantunkan agar suasana persembahyangan mendapat
sinar kedamaian dan ketenangan. Suara atau bunyi yang ditimbulkan merupakan suatu
hal yang sangat peting dalam kehidupan manusia. Karena melalui suara atau bunyi-
bunyian manusia dapat berkomunikasi untuk menyampaikan suatu keinginan atau
permohonan kehadapan yang disembah. Oleh karena suara atau bunyi berperan sangat
penting dalam upacara yadnya. Pengunaan genta dan tata cara membunyikan suara
genta dapat diklasifikasikan menjadi empat jenis meliputi:

1. Walatuk Ngulkul (Tabuh Siki)

Bunyi genta dengan satu ketukan dalam tiap ayunan dari palit hanya menyentuh
satu bibir dari genta baik bibir genta bagian depan maupun bibir genta bagian blakang
disebut dengan fabuh siki atau dikalangan para pinandita disebut dengan nama walatuk
ngulkul: Untuk suara genta walatuk ngulkul ataupun tabuh siki secara otomatis hanya
akan memiliki satu suara yaitu ning atau nong. Merujuk sumber kesusastraan suci
Hindu yaitu lontar kusuma dewa menyebutkan denting dari suara genta merupakan
simbol atau perwujudan tenaga (bayu) dengan mantra sebagai simbol atau perwujudan
dari pikiran (manah).

Sedangkan menurut informan (Sugata, Wawancara 20 Maret 2025) menyatakan
tentang suara genta tabuh siki yang disebut dengan suatu istilah walatuk ngulkul
sesungguhnya penyebutan walatuk ngulkul itu hanya sebuah perumpamaan untuk
menggambarkan dari suatu bunyi yang dihasilkan oleh mahluk lainnya seperti binatang
tehadap suatu karya seni agar mudah dapat diingat. Namun sesungguhnya kalau
dikaitkan dengan suara yang ditimbulkan sesungguhnya fabuh siki baik itu ning atau
nong merupakan suara Tuhan atau dikenal dengan nada Brahman. sebagai suatu simbol
atau perwujudan Tuhan memanggil umatnya untuk selalu eling atau ingat tentang
keberadaan Tuhan penguasa atas semuanya. Berdasarkan pendapat narasumber dan
rujukan dari pustaka suci /ontar kusuma Dewa peneliti dapat simpulkan bahwa suara
walatuk ngulkul atau tabuh siki sebagai perlambang Tuhan dalam wujud suara yang
mewakili suara kekuatan purusa tattwa dan suara kekuatan dari pradhana tattwa

2. Lembu Mangan Dukut (Tabuh Kalih)

Bunyi genta atau irama genta yang menghasilkan dua jenis suara dalam satu
ayunan yaitu ketika palit genta diayunkan dalam sekali. Palit menyentuh bagian depan
atau belakang pada bibir genta atau pada arah lainnya yaitu sisi kanan maupun sisi kiri
dari posisi tangan memegang genta itu disebut dengan fabuh kalih dan oleh para

177



pinandita disebut dengan istilahnya lembu mangan dukut. Mitologi cerita tabuh kalih
atau irama yang menyerupai seekor banteng atau kerbau sedang memakan rumput yang
diistilahkan dengan nama Lembu mangan dukut.

Menurut pandangan beberapa informan (Suwanda, Wawancara: 25 Maret
2025) Menjelaskan bahwa dengan terinspirasi suara lonceng yang diikatkan pada leher
seekor sapi yang sedang diikatkan pada padang rumput setiap sapi memakan rumput
lonceng menimbulkan suara atau nada yang ditimbulkan dari ayunan palit genta
semakin diperhatikan ayunan palit genta terjadi dua ketukan dalam setiap ayunan
lonceng. Jadi terinpirasi dari hal tersebut istilah suara genta diberi nama lembu mangan
dukut seiring berjalannya waktu mulai dikembangkan atau mulai popular. Menurut
informan lainnya (Dana, Wawancara: 20 Maret 2025)) suara genta lembu mangan
dukut atau tabuh kalih merupakan perpaduan suara mantra dan suara genfa suara mantra
merupakan kesadaran murni atau disebut cetana sedangkan suara genta adalah unsur
material disebut dengan acetana.

3. Brahmara Ngisep Sari (Tabuh Telu)

Bunyi genta atau irama pada nada yang ditmbulkan dari satu ayunan palit
genta menghasilkan 3 jenis suara-suara dalam satu ayunan. Ini diumpakan seperti
seekor kumbang yang lagi mengisap sari-sari bunga. Tabuh telu atau yang diistilahkan
dengan gebug brahmara ngisep sari, jika dikaitkan terhadap lontar prakempa dan aji
gurnita bahwa suara yang dihasilkan oleh ayunan dari palit genta mewakili suara yang
terdapat di bhuana agung. Karena bunyi yang dihasilkan terkorelasi dengan gerak nafas
seseorang yang memainkan genta itu sendiri.

Kedua /ontar tersebut menguraikan asal muasal bunyi berdasarkan aspek ruang
kosmos atau ruang arah mata angin. Ruang tersebut dalam ajaran agama Hindu disebut
dengan pengider bhuana dalam artian suara atau nada-nada itu diturunkan dan
terkorelasi dengan aksara seperti contoh wurip atau angka beserta dengan warna
pengideran dengan manifestasi Tuhan yang menguasai arah tersebut dan dikaitkan
dengan senjatan-Nya.

Selanjutnya dari hal tersebutlah memunculkan suatu pola irama yang
terstruktur untuk menghasilkan sebuah pola lagu atau gending. Kedua lontar tersebut
juga diyakini bersumber pada ilmu metafisika yang menghubungkan dua kekuatan yaitu
bhuana agung dan bhuana alit Berdasarkan keterangan narasumber serta apa yang
dijabarkan dalam kedua lontar tersebut di atas mengenai nada atau bunyi Genta, jika
hal tersebut dihubungkan dengan sura Genta brahmana ngisep sari atau tabuh telu
dapat peneliti analisa bahwa suara fabuh telu sesungguhnya bagian dari perwakilan
dalam bahasa umunya Dewa yang menjadi wali yaitu Tuhan dalam manifestasi-Nya
sebagai tri murti yaitu: Brahma, Wisnu dan Iswara. Atas dasar itu suara atau nada
genta tabuh telu kalau dihubungkan dalam pengurip aksara akan mewakili aksara ANG,
UNG dan MANG. aksara tersebut berpungsi sebagai utpethi, sthiti dan pralina.

4. Bima Kroda

Bunyi genta atau irama pada nada yang ditimbulkan dari satu ayunan palit genta
menghasilkan 3 jenis suara dengan irama naik turut dan dibunyikan dalam lebih cepat
itu disebut dengan istilahnya gedig bima kroda, diistilahkan atau dianalaogikan seperti
perwatakan pahlawan dari pandawa yaitu Sang Bima dalam keadaan marah. Gedig atau
tabuh dari nada Genta bima kroda banyak para pinandita dan pandita menyebut sangat
sesuai digunakan untuk upacara bhuta yadnya. Karena suaranya yang menggema tidak

178



beraturan menimbulkan suara yang bergemuruh. Hal ini sesuai fakta lapangan ketika
sang pemuput atau pemimpin upacara baik pinandita ataupun pandita mengundang para
bhuta kala semua perangkat bunyi-bunyian juga ikut menyertai.

Berdasarkan fakta lapangan yang diamati gedig atau tabuh bima kroda
digunakan oleh para pinandita maupun pandita. Dari hasil wawancara dengan
narasumber (Yudiantara: wawancara, Tanggal 25 Maret 2025) yang ditemui tabuh bima
kroda dipakai dilapangan karena sangat mencerminkan atau selaras dengan puja
mantra disamping itu juga tabuh bima kroda mencerminkan sebuah yadnya terutama
bhuta yadnya seperti upacara mecaru yang tujuan utamanya membuat harmonis bhuana
agung dan bhuana alit. Tabuh atau gedig bima kroda digunakan secara seni suara
menimbulkan suara yang baik atau enak didengar, juga menggambarkan cerminan dari
suara sukma atau suara hati pemakaian genta ketika muput upacara yadnya bahwa nada
yang ditimbulkan dari ketukan mencerminkan perpaduan antara suara sukma dengan
tujuan dari yadnya dilaksanakan. Selain itu gedig bima kroda bisa dikaitkan dengan
suara A U dan M yang mana suara A mewakili dari Brahma sebagai pencipta suara U
mewakili Wisnu sebagai pemelihara dan aksara M mewakili Siwa sebagai pelebur atau
pralina.

3.2 Fungsi Jenis-jenis Suara Genta Sang Pandita dalam Upacara Yadnya

Fungsi jenis-jenis suara Genta Sang Pandita ketika muput upacara yadnya.Jadi
fungsi secara lebih luas akan mengarah pada suara atau nada yang dihasilkan melalui
perangkat yang disebut dengan genta. Adapun fungsi dari pada jenis-jenis suara genta
Sang Pandita dalam upacara yadnya adalah sebagai berikut:

1. Perlengkapan Sang Pandita

Genta sebagai salah satu perlengkapan Sang Pandita ketika muput pelaksanaan
upacara yadnya, wajib keberadaanya sebagai salah satu sarana pemujaan oleh Sang
pandita. Hal ini dipertegas dalam /lontar Lingganing kusumadewa ada disebutkan;
“.....Tatkala amuja yogya ngagem ganta, lamakane siddha amangguh swasti sira...."” .
Artinya “..... Pada saat waktu memuja patutlah mempergunakan genta dengan harapan
berhasil dan mendapatkan keselamatan.....”. Maksudnya ketika memuja Tuhan wajib
hukumnya memegang genta agar persembahan berhasil dan selamat. Lebih lanjut
informan juga memberikan penjelasan mengenai genta selain sebagai perlegkapan
pemujaan juga merupakan simbol jantung pada manusia (bhuana alif). Hal ini ditandai
pada saat melakukan pemujaan genta selalu dipegang menggunakan tangan kiri setinggi
dada, dengan demikian sudah dapat disimpulkan bahwa genta sebagai simbol jantung.
Sedangkan pada tangan kanan Sang Pandita memiliki peran ganda memegang alat-alat
upacara lainnya seperti bunga, sesirat, pedupan dan pedamaran silih berganti karena
semua perlengkapan sang pandita ketika melakukan pemujaan sarat akan simbol dan
makna. Serta Sang Pandita juga berkewajiban merapalkan puja mantra dengan diiringi
bunyi genta. Sang Pandita dan genta merupakan bagian seperti dualitas yang saling
berkaitan antara suara hati puja mantra dengan maksud dan tujuan tertentu dipadukan
dengan suara genta.

Pustaka suci lontar lingganing kusumadewa genta sebagai perlengkapan Sang
Pandita ketika melaksanakan muput upacara keagamaan (yadnya). Sang Pandita wajib
membunyikan berupa suara genfa yang merupakan satu dari lima bagian dari panca
suara untuk menciptakan suasana yang hiruk pikuk sehingga dengan suasana yang
bergemuruh kehadiran Tuhan beserta manivestasi-Nya yang dipuja berkenan hadir, hal

179



ini dipertegas dalam kutipan pustaka suci menyebutkan:
Nihang pawekasing bhatara, ring pamangkun ida, yan rawuh patotoyan ida
ring madya pada, kena pamangkun ida angasrening bhatara, angagem bajra
patotoyan, maka weruh ikang mangku, kawit kertaning bhatara, yan nora
ngangem bajra, nora weruh ring kepemangkuan, angora-ora, angiya-ngiya
sira, angasa-asa, nora kayun ida turun, apan sira tan meling ring kawit-
kawitan kandaning pamangku.
Terjemahan:
Apabila hendak memanggil Tuhan beserta manifestasi-Nya kepada pemangku,
ketika datang hari pujawali atau hari lahirnya Tuhan dalam suatu Pura,
Pemangku atau Pandita melakukan pebersihan terhadap sthana atau pralingga
Tuhan wajib memakai Genta maka Beliau Tahu tetang etika, klau tidak
memakai genta tidak tahu tentang etika seorang pendeta. Beliau mengada ngada
atau meraba-raba. Tuhan tidak akan berkenan hadir. Karena pemangku atau
Pandita tidak tahu tentang kewajiban beliau (Rudiana, 2025).

Kutipan pustaka suci lontar lingganing kusumadewa tersebut di atas dapat
mempertegas mengenai pengunaan perangkat pemujaan berupa genta diyakini bahwa
Tuhan beserta dengan manifestasi-Nya yang disembah akan hadir dalam pelaksanaan
upacara yadnya yang dilakukan.

2. Pengantar Yadnya
Pengantar yang dimaksud dalam hal ini adalah suara-suara yang dihasilkan dari
genta oleh Sang Pandita ketika muput upacara yadnya sebagai alat untuk mengantarkan
suatu persembahan Merujuk dari puja mantra ketika menyucikan atau mensakralisasi
genta mantra yang diucapkan sebagai berikut:
Om Ombkara Sadasiwa sthah, jagatnatha hitangkarah
abhiwada wadanyah, ghanta sabda prakasyate
Om Ghanta sabda maha srestah, Omkara parikirtitah
Chandra nada bhindu nadantam, spulingga Siwa tattwan ca
Om Ghantayur pujyate dewah, abhawya bhawya karmasu
wara dah labdha sadeyah, wara siddhir nih sansayam
Terjemahannya :
Pranawa Om adalah tempat bersemayamnya Siwa,Penguasa Agung yang
menciptakan alam semesta,yang menjelma menjadi alunan suara genta.
Dentingan suara genta yang merupakan Pranawa Om, melambangkan ardha
chandra, bindu, nada dan nadanta, Nada adalah percikan api Siwa yang juga
Siwa sendiri, Bunyi suara genta hendaknya dipuja seperti siwa, karena
memuja Siwa dalam mengerjakan apapun, Pahala yang akan diperoleh sangat
besar, bagi mereka yang melakukannya tanpa ragu. (Rudiana 2025)

Arti puja mantra di atas menjabarkan alunan suara genta sesungguhnya adalah
tempatnya Om. OM atau AUM atau Ang Ung Mang atau Brahma Wisnu Siwa yang
juga sebagai alam semesta. Jadi dalam suara genta itulah Sang Hyang Widhi bersthana.
Karena itu melalui suara genta itulah Tuhan memberikan sabdha melalui nada-nada
yang ditimbulkan.

Genta sebagai pengantar yadnya juga termuat pada lontar aji gurnita yang
sudah dalam bentuk alih aksara pada tahun 1993, koleksi Kantor Dokumentasi Budaya
Bali. Isi dari lontar aji gurnita secara umum memiliki suatu kesamaan dengan lontar
prakempa, isinya antara lain menjelaskan apabila Sang Pandita sedang merapalkan puja

180



mantra atau merapalkan weda-weda pada saat menjadi pemimpin upacara yadnya
sepatutnya diiringi bunyi-bunyian baik itu suara genta, gambelan maupu kentongan.
Pada kedua lontar tersebut dikatakan pula bahwa bunyi yang dihasilkan dari genta,
gambelan dan kentongan membuat para dewa senang.

Suara genta yang berfungsi sebagai pengantar yadnya dapat peneliti simpulkan
berdasarkan keterangan informan fakta lapangan dan sumber pustaka suci yaitu lontar
lingganing kusuma dewa mengatakan “.....angagem bajra patotoyan.....”. Artinya “.....
Memegang genta untuk upacara yadnya (pujawali).....”. Pada lontar prakempa dan
lontar aji gurnitha suara dari berbagai alat musik ada hubungannya dengan para dewa

yang diundang.

3. Penanda atau Isyarat

Suara berfungsi sebagai penada atau isyarat dalam suatu kegiatan upacara
keagamaan (yadnya) suara atau dalam istilah weda yang disebut sebagai sruti yang
artinya sesuatu yang didengar sangat dibutuhkan. Suara jenis-jenis genta dan bunyi-
bunyian lainnya tentunya disesuaikan dengan tingkat dan jenis upacara yang dilakukan,
dengan keyakinan bahwa suara dan bunyi-bunyian menyebabkan suasana gemuruh dan
hikuk pikuk secara magis tersebut mampu menggantarkan dan menyampaikan maksud,
tujuan dan isi dari upacara dan sesajen yang dijadikan persembahan. Suara jenis-jenis
genta Sang Pandita berperan penting dalam upacara keagamaan agama Hindu di
nusantara khususnya di Bali sehingga dikenal adanya suatu istilah panca suara (dalam
konteks yadnya), yaitu suara langsung seperti puja mantra dan kidung dan suara yang
ditimbulkan dari benda-benda tertentu seperti genta, gambelan dan kentongan (kulkul).
Jadi bisadikatan bunyi yang dihasilkan sebagai sebuah penanda atau isyarat akan adanya
upacara yadnya.

4. Perpaduan dan Konsetrasi

Suara genta Sang Pandita sebagai suatu alat perpaduan dan sebagai sarana
untuk memusatkan konsentrasi hal ini didasari atas keyakinan yang diajarkan dalam
agama Hindu bahwa alam semesta (bhuana agung) dan manusia (bhuana alit) di bentuk
oleh unsur-unsur yang sama yaitu terdiri dari lima unsur yang disebut dengan Panca
Maha Bhuta. Kelima unsur tersebut adalah unsur padat (pertiwi), unsur cair (apah)
unsur udara (bayu), unsur panas (teja) dan unsur ruang (akasa).

Aksara-aksara suci yang diyakini memenuhi segala penjuru mata angin di alam
semesta, aksara-aksara suci tersebut juga ada di dalam diri manusia. hal ini dipertegas
dalam pustaka suci Hindu yaitu pada lontar usada punggung tiwas disebutkan sebagai
berikut:

“...Sangyang Dasaksara, kadi hiki genahnya ring jro, kawruhakena denira,
sang mahulah Ralyan, Sang, ring pupusuh, Iswara dewanyu, putih rupanya.... ”

Terjemahannya :
“..... Aksara suci yang disebut Sang Hyang Dasaksara terdapat dalam  tubuh
manusia dengan aksaranya SANG yang bertempat di jantung dengan

manifestasi Tuhan sebagai bhatara Iswara dengan warna putih.....”

Berdasarkan kutipan petikan pustaka suci lontar usada punggung tiwas tersebut
di atas dapat dimengerti bahwa aksara-aksara suci seperti aksara dasaksara juga berada
dalam tubuh manusia tepatnya dalam organ tubuh manusia yang erat kaitannya dengan
peredaran darah kesemua organ tubuh manusia melalui jantung hal ini bisa dianalogikan

181



sebagai pengideran dalam alam semesta (bhuana agung) arah mata angin (pengideran
dewata nawa sangha).

5 Perlambang Suara Tuhan
Menurut ajaran Weda, Teologi Hindu menyebutkan bahwa Pranawa atau
omkara sebagai simbol atau perlambang manusia untuk mewujudkan Tuhan
yang trasendental pada dunia immanent yang terbatas. Beliau berwujud acintya (tak
terbayangkan) diwujudkan dengan wijaksara omkara.
Secara konseptual dalam Narayana Upanisad menjelaskan tentang wicaksara
Om terdiri dari tiga mantra, yaitu A4 kara sebagai Brahma, U kara sebagai Wisnu, dan
Ma Kara sebagai Mahadewa Iswara. Ketiga mantra tersebut bergabung mejadi AUM
yang disebut juga Sang Hyang Triaksara ini adalah esensi dari hakekat unsur omkara
sebagai simbol atau perlambang dari perwujudan Tuhan Hyang Maha Esa. Gaudapada
menjelaskan bahwa huruf "a" dari Aum mengarah ke Visva, huruf "u" mengarah ke
Taijasa dan huruf "m" mengarah ke prajna. Mengenai orang yang terbebas dari huruf,
tidak ada pencapaian (Mandkya Karika 1.23). Aum adalah Sabda Brahman, Aum adalah
suara akar yang penciptaannya adalah serangkaian permutasi.
Menurut lontar prekempa bahwa semua gambelan berasal dari suara genta yang
disebut dengan genta pinarah pitu dan suara tersebut juga diyakini berasal dari suaranya
alam semesta atau bhuana agung. Suara-suara yang utama yang berasal dari suara alam
semesta itu ada tujuh suara banyaknya yang disebut dengan sapta suara. Suara ini
berasal dari akasa disebut byomantara gosa. Ada pula suara yang disebut arnawa srutti
yaitu suara yang keluar dari unsur cair (apah). agosa, anugosa, anumasika dan bhuh
loka srutti, serta suara dari unsur padat (pertiwi). Kitab Sanghyang Kamahayanikan .12
(Departemen Agama R.I, 1980: 47-48), menyebutkan :
Haywa ika umara-marahaken ika Sanghyang Bajra ghanta mudra ring
wwang adrasta mandala, tapwan samayika rahasyan kubdan atah sira,
tan awara wiryyakna irikang wwang tapwan krtopadece .. ...

Terjemahannya :
Janganlah engkau membicarakan bajra yang keramat ini, genta dan sikap
tanganmu kepada orang yang buta terhadap alam semesta ini, demikian juga
mengenai hakikat semuanya itu. Rahasiakan dan sembunyikan benar-benar
semua itu, jangan diajarkan kepada orang yang belum sempurna
pengetahuannya...

Berdasarkan beberapa sumber pustaka suci tersebut tentang fungsi suara genta
adalah lambang suara Tuhan juga dikutakan dalam petikan /lontar sanghyang
kamahayanikan secara tegas menyatakan tidak boleh membicarakan genfa tehadap
orang yang tidak memiliki pengetahuan tentang alam semesta dengan pernyataan
tersebut peneliti meyakini bahwa suara genfa merupakan lambang suara Tuhan.

6 Sebagai Getaran Kosmis

Genta merupakan suara yang keluar dari dalam tubuh dan pikiran yang paling
dalam, mengandung kesucian yang lebih sering disebut “suara sukma‘ atau suara batin,
dengan kata lain genta merupakan perwujudan dari suara sukma atau suara batin atau
nada brahman. Lebih lanjut genta adalah suara yang maha suci dan agung yang
memenuhi jagat raya yang bersumber dari inti bumi sehingga juga disebut dengan
“Maha Suara”. Dengan kata lain genta merupakan replika dari sumber suara alam

182


https://en.wikipedia.org/wiki/Om

semesta (bhuana agung). Dalam pasang kalimat kata genta dapat berarti suara dimana
kata genta akan berubah bunyi mengikuti sifat kalimat yang dimaksud. Misalnya, dalam
kalimat “sambat-sambat nyamlas-asih tan pendah genter alanu”. Genter artinya suara
guntur, atau dalam kalimat “swara nin mrdanga kalawan tabe-tabehan ahom
agenturan” . Agenturan dalam hal ini artinya suara gemuruh (Zoetmulder, 2004: 290).

Suara genta diasosiasikan sebagai getaran komis melalui dari sebuah perayaan
upacara yadnya yang dipimpin oleh Sang Pandita dan ditujukan dalam tiga alam yang
berbeda yaitu alam bhurloka atau alam bawah sebagai alam bhuta kala atau mahluk
gaib yang kasat mata, alam bwahloka sebagai alam tempat manusia tinggal serta alam
swahloka sebagai alamnya para dewa

3.3 Makna Jenis-jenis Suara Genta Sang Pandita Dalam Upacara Yadnya

Makna ada dalam suara genta, makna tidak terletak pada benda melainkan ketika
benda itu difungsikan maksudnya makna akan muncul ketika genta yang dijadikan
subyek difungsikan dala suatu kegiatan. Makna hanya dapat disimpan dalam simbol.
(Alex Subur, 2009 :177). Makna dari suatu simbol dapat ditemukan dengan menemukan
cara suatu simbol itu berhubungan dengan simbol yang lain (James P. Spradly, 2007
:219). Adapapun makna yang tedapat dari analisis kritis jenis-jenis suara genta Sang
Pandita dari (perspektif teologi bunyi) sebagai berikut:

1. MaknaTeologi Hindu
Makna teologi Hindu pada jenis-jenis suara genta Sang Pandita terletak pada

suara atau bunyi (nada) genta yang dihasilkan. Suara atau bunyi-bunyian yang
ditimbulkan dari genfa mampu menggantarkan dan menyampaikan maksud, tujuan dan
isi dari upacara yang dilakukan. Pelaksanaan ritual yadnya di Bali, panca suara saling
melengkapi satu dengan yang lainnya, untuk menyambut dan memanggil Ida Sang
Hyang Widhi Wasa. Pada upacara yadnya kecil dalam lingkup keluarga suara genta
sudah mewakili berbagai suara dari panca suara yang ada sehingga dapat dikatakan
suara Genta merupakan nada brahman/suara brahman (Gunawijaya & Putra, 2019).

Paham henotheisme genta diyakini sebagai senjata Dewa Iswara yang
berkedudukan di arah timur, dengan aksara Sang (Sa), aksara suci pertama dari
dasaksara. Sebagai senjata Dewa Iswara, maka genta yang sudah mengalami proses
sakralisasi tidak boleh dipergunakan oleh sembarang orang. Paham polytheismeBahwa
dalam tiap alunan suara yang ditimbulkan oleh genta dengan nada yang berbeda akan
menghasilkan suatu reaksi terhadap manifestasi Tuhan. Hal pertama ketika pemangku
memakai genta pada saat pemangku mau ngelinggihang rare angon yang di sthanakan
pada genta Beliau memuja siwa rare angon, keika mau ngurip genta dengan mantra
om, om om berati memuja Tuhan yang Tunggal, dan ketika puja Ang Ung Mang berarti
memuja Tuhan dalam posisi horizontal sebagai Brahma Wisnu dan Ludra, selanjutnya
puja berikutanya Om ang kang kasolkaya Iswara Ya Namah Swaha. Berarti memuja
Tuhan dalam wujud Dewa Iswara. Tuhan Transendent dan Imanent Bhatara Siwa
(Tuhan Yang Maha Esa) bersifat imanent dan juga trasendent. Imanent artinya hadir
dimana-mana, sedangkan frasendent artinya mengatasi pikiran dan indrya manusia. Ini
bisa dilihat dari kutipan sloka Bhuwana kosa I1.16 yaitu:

Bhatt ra iwa sira wy paka, sira u sma tan kenag angen-angen, kadyangga ning

k sa, tan kagrahita de ning manah mwang indriya (Bhuwanakosa 11.16).

Terjemahan:

183



Bhatara Siwa meresapi segala, ia gaib tak dapat dipikirkan, ia seperti
angkasa, tak terjangkau oleh pikiran dan indra.

Pernyataan ini mengandung makna mendalam tentang hakikat Tuhan dalam
tradisi Hindu, khususnya Siwa. Bhatara Siwa dianggap sebagai realitas tertinggi yang
meliputi dan meresapi seluruh alam semesta—baik yang tampak maupun yang tidak
tampak. Ia bersifat nirguna (tanpa atribut) dan niraakara (tanpa bentuk), sehingga tidak
bisa sepenuhnya dipahami atau dijangkau oleh akal manusia maupun indera fisik.
Perbandingan dengan angkasa (langit atau ruang kosong yang luas tak bertepi)
menggambarkan ketakterbatasan dan ketidakterjangkauan Tuhan. Seperti angkasa yang
tak bisa disentuh maupun dibatasi oleh manusia, keberadaan Siwa melampaui batas-
batas pemikiran dan persepsi manusia biasa. Ini menegaskan sifat ilahi yang transenden
sekaligus imanen, berada di segala sesuatu namun tetap melampaui segala sesuatu.
Singkatnya, pernyataan ini menekankan bahwa Bhatara Siwa adalah realitas mutlak
yang maha luas dan tak terdefinisikan, sehingga mengajak kita untuk mengakui
keterbatasan pikiran dalam memahami Tuhan dan mengarahkan pada pengalaman
spiritual atau kesadaran langsung yang melampaui logika dan persepsi inderawi.

2. Makna Integritas

Makna integritas kaitannya dengan suara genta menjadi landasan moral dan
spiritual yang harus dimiliki oleh Sang Pandita sebagai pemimpin ritual. Keutuhan sikap
batin dan perilaku seorang Pandita tercermin melalui cara ia menyelaraskan unsur-unsur
ritual, termasuk suara puja mantra dan suara genta, agar selaras dengan maksud dan
tujuan upacara. Oleh karena itu, integritas tidak sekadar nilai moral personal, tetapi juga
menjadi prinsip utama yang menghubungkan antara simbol-simbol suci dan makna
spiritual yang lebih luas dalam pelaksanaan yadnya.

Integritas dalam kaitannya dengan jenis-jenis suara genta Sang Pandita dapat
dikaji dalam dua dimensi utama, yakni dimensi ketulusan hati dan dimensi kepercayaan.
Dimensi ketulusan hati merujuk pada kemampuan Sang Pandita untuk menjaga
kesucian niat dan keselarasan antara suara puja mantra dan suara genta. Suara yang
keluar dari bibir (mantra) dan getaran genta merupakan pancaran dari kesadaran dan
ketulusan batin. Ketika keduanya selaras, maka ritual menjadi lebih dari sekadar
formalitas—ia menjadi saluran komunikasi spiritual antara umat, alam, dan Tuhan.
Dimensi kepercayaan merujuk pada keyakinan umat bahwa suara genta yang
dibunyikan Sang Pandita memiliki kekuatan simbolik dan spiritual, serta dipercaya
mampu menyampaikan maksud yadnya secara nonverbal kepada kekuatan transenden.
Suara genta menjadi media pengikat antara kepercayaan kolektif umat dengan integritas
spiritual Pandita sebagai pemimpin upacara.

3. Makna Teo Estetika

Keberadaan estetika atau lahirnya seni dalam kehidupan manusia dapat
dijelaskan melalui tiga teori utama, yaitu Theory of Play, Theory of Utility, dan Theory
of Magic and Religion. Ketiga teori ini menjelaskan bahwa seni tidak hanya hadir
sebagai bentuk ekspresi bebas, tetapi juga memiliki peran praktis dan spiritual yang
mendalam. Menurut Segara (2000), Theory of Play menyatakan bahwa seni muncul
semata-mata untuk memberikan kesenangan dan hiburan, serta untuk mengisi waktu
luang. Dalam konteks upacara yadnya Hindu, teori ini tercermin dari kehadiran salah
satu unsur panca suara, yaitu bunyi genta dan puja mantra. Bunyi ini tidak hanya

184



menambah unsur estetika, tetapi juga memberi suasana sakral yang menyentuh rasa dan
jiwa para peserta upacara, menciptakan pengalaman keagamaan yang mendalam dan
menyenangkan secara spiritual.

Selanjutnya, Theory of Utility menjelaskan bahwa seni memiliki fungsi praktis
dalam kehidupan manusia. Dalam konteks yadnya, teori ini tampak melalui upacara
sebagai bentuk pengejawantahan ajaran pustaka suci Weda, yang disusun dan
diekspresikan melalui kreativitas umat Hindu dalam menyiapkan berbagai banten atau
sesajen. Setiap elemen dalam upacara, termasuk bentuk, warna, susunan banten, serta
suara genta, memiliki fungsi praktis untuk membangun keselarasan antara manusia,
alam, dan Tuhan. Seni dalam konteks ini menjadi sarana untuk meneguhkan nilai-nilai
spiritual dan moral dalam kehidupan sehari-hari.

Adapun Theory of Magic and Religion menjelaskan bahwa seni pada awalnya
lahir dari kebutuhan manusia untuk berhubungan dengan kekuatan gaib dan kekuatan
spiritual. Hal ini sangat jelas tercermin dalam penggunaan genta oleh Sang Pandita.
Sebelum genta digunakan, Sang Pandita terlebih dahulu merapalkan puja mantra untuk
nyantraka atau menstanakan manifestasi Tuhan, khususnya Dewa Iswara, ke dalam
perangkat tersebut. Sakralisasi ini menunjukkan bahwa seni—dalam hal ini suara
genta—tidak sekadar berfungsi sebagai alat bunyi, tetapi menjadi media religius untuk
menghubungkan dunia fisik dengan dunia spiritual (Segara, 2000, hlm. 11-12).

4. Makna Ideologi

Makna ideologis dari jenis-jenis suara genta Sang Pandita merupakan refleksi
dari suatu sistem keyakinan yang telah dibangun dan dikonstruksi melalui tradisi
kesusastraan Hindu yang mapan. Dalam konteks ini, ideologi dipahami sebagai
kumpulan gagasan, keyakinan, dan nilai-nilai dasar yang membentuk pandangan dunia
serta arah tindakan keagamaan umat Hindu (Althusser, 2008). Suara genta tidak hanya
menjadi elemen estetis dalam upacara, tetapi juga mengandung struktur ideologis yang
mencerminkan pandangan hidup dan kesadaran spiritual umat Hindu. Pola-pola suara
yang dihasilkan oleh genta telah mengalami kodifikasi dalam kesusastraan suci,
sehingga penggunaannya mengikuti kaidah simbolik dan filosofis yang mendalam. Hal
ini menandakan bahwa suara genta adalah manifestasi dari tatanan kosmis dan spiritual
yang telah disepakati dalam sistem kepercayaan Hindu.

Secara ideologis, suara genta yang dibunyikan Sang Pandita dalam pelaksanaan
vadnya mencerminkan nilai-nilai pengorbanan dan pengabdian yang luhur. Pertama,
yadnya dipandang sebagai korban suci yang dilandasi oleh ketulusan dan keikhlasan
hati. Dalam teks Bhagavadgita (111.10), disebutkan bahwa "Dengan yadnya, ciptaan ini
dahulu dikembangkan; dengan yadnya pula makhluk hidup berkembang" (Prabhupada,
1983, hlm. 175), yang menekankan pentingnya pengorbanan sebagai fondasi kehidupan.
Kedua, yadnya merupakan bentuk konkret dari pengabdian umat kepada Tuhan Yang
Maha Esa dan menjadi jalan untuk mencapai keseimbangan eksistensial dalam hidup.
Keseimbangan ini tergambar dalam konsep 7ri Hita Karana, yaitu hubungan harmonis
antara manusia dengan Tuhan (parhyangan), sesama manusia (pawongan), dan alam
semesta (palemahan) (Nala et al., 2012, hlm. 153).

Lebih lanjut, yadnya tidak hanya bersifat eksternal sebagai ritual, tetapi juga
internal sebagai upaya pemurnian diri. la mencakup pengorbanan untuk diri sendiri
(pengendalian diri dan disiplin spiritual), untuk sesama (pelayanan dan solidaritas
sosial), serta untuk alam (pelestarian dan penghormatan terhadap lingkungan). Dalam
praktiknya, yadnya meningkatkan kualitas hidup secara menyeluruh—baik fisik,

185



mental, maupun spiritual—karena menyelaraskan energi manusia dengan tatanan
kosmis. Suara genta yang dibunyikan Pandita berperan sebagai pemantik getaran batin
yang menyadarkan manusia akan posisi spiritualnya dalam jagat raya. Seperti
ditegaskan oleh Sura (2005), “genta adalah lambang suara Tuhan yang menggetarkan
semesta dan mengajak manusia untuk kembali ke kesadaran ilahiah” (hlm. 94). Dengan
demikian, makna ideologis dari suara genta tidak hanya berada pada tataran simbolik,
melainkan juga berfungsi sebagai wahana transformasi kesadaran spiritual umat Hindu.

5. Keharmonisan Mikrokosmos dan Makrokosmos

Hidup dan kehidupan semua makhluk tidak dapat dipisahkan dari keberadaan
alam semesta. Alam merupakan ruang tempat berlangsungnya seluruh proses
kehidupan. Makhluk hidup dan alam menjadi dua unsur yang saling membutuhkan dan
saling menopang. Alam memberikan segala kebutuhan hidup bagi makhluk, dan sebagai
imbalannya, makhluk hidup—terutama manusia—memiliki kewajiban moral dan
spiritual untuk menjaga kelestarian alam agar tidak rusak. Keseimbangan ini
membentuk sebuah hubungan yang harmonis antara manusia dan alam, yang dalam
Hindu dikenal sebagai harmonisasi antara bhuana agung (makrokosmos) dan bhuana
alit (mikrokosmos).

Harmonisasi tersebut dapat dicapai melalui landasan cinta dan kasih, sebagaimana
tercermin dalam pelaksanaan upacara yadnya yang dipimpin oleh Sang Pandita. Konsep
Tri Hita Karana menjadi dasar utama dalam menjalin hubungan suci antara manusia
dengan Tuhan (parhyangan), dengan sesama manusia (pawongan), dan dengan alam
(palemahan) (Nala et al., 2012, hlm. 156—157). Dalam dimensi spiritual, konsep sunya
adalah kesadaran tertinggi ketika manusia menyatu dengan Paramasiwa. Kesadaran ini
dipuja dalam kekawin oleh Danghyang Nirartha sebagai Sang Hyang Sekalatma, jiwa
dari segala yang hidup, dan dilukiskan sebagai “Sang Saksat pinakesti ning manah aho”
yang berarti “la yang tak ubahnya sebagai isi alam pikiran suci”, serta “Sang mawak
ring tuturku” yang berarti “la yang mewujudkan alam kesadaranku” (Tim Penyusun,
2005, hlm. 42).

Kesadaran murni dalam Hindu disebut sebagai potensi murni yang tak terbatas,
merupakan inti spiritual yang penuh kebahagiaan, kesederhanaan, dan rahmat (wara
nugraha). Kesadaran ini dapat dialami melalui praktik meditasi, yang membawa
manusia memasuki wilayah sepi murni dan kesadaran nurani. Dalam kesunyian jiwa,
atman (roh individu) bersatu dengan Brahman (roh semesta). Taittiriya Upanisad
menyatakan bahwa “Dia yang mengetahui Tuhan (Brahman) yang adalah Kebenaran,
Kesadaran, dan Kebahagiaan Tak Terbatas [...] menikmati segala sesuatu yang
diinginkannya dalam persatuan dengan Tuhan” (Radhakrishnan, 1994, him. 65).

Berdasarkan hasil wawancara, fakta lapangan, serta ajaran pustaka suci Hindu,
keharmonisan antara bhuana agung dan bhuana alit akan terjadi apabila terdapat cinta
kasih dan keseimbangan dalam tiga hubungan eksistensial tersebut. Suara genta dalam
upacara yadnya dipercaya sebagai simbol getaran kosmis, nada suara Tuhan yang
menghubungkan manusia dengan gejala-gejala alam. Respon manusia terhadap
perubahan lingkungan seperti cuaca dan kondisi sosial mencerminkan bagaimana suara
Tuhan hadir melalui alam. Maka dari itu, keharmonisan hidup hanya dapat tercipta
melalui kesadaran spiritual dalam menjaga keselarasan antara manusia dan alam
semesta.

186



IV. SIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian mengenai jenis-jenis suara genta yang digunakan
oleh Sang Pandita dalam muput upacara yadnya, ditemukan bahwa terdapat empat
variasi utama: (1) Walatuk Ngulkul (tabuh siki), yaitu satu suara dalam satu ayunan
genta; (2) Lembu Mangan Dukut (tabuh kalih), yaitu dua suara dalam satu ayunan; (3)
Brahmara Ngisep Sari (tabuh telu), yaitu tiga suara dalam satu ayunan; dan (4) Bima
Kroda, yang menyerupai tabuh telu tetapi menghasilkan suara yang tidak beraturan atau
ekspresif. Setiap jenis suara ini tidak hanya menjadi ritme ritual, melainkan juga sarat
makna simbolik dan spiritual dalam struktur upacara.

Fungsi suara genta dalam konteks ritual Hindu Bali sangat beragam. Selain
sebagai perlengkapan wajib Sang Pandita, genta berperan sebagai media pemujaan yang
mengharmoniskan suara sukma dan fisik. Suaranya menjadi pengantar yadnya, sebagai
bentuk komunikasi nonverbal kepada Tuhan, serta sebagai penanda tahapan upacara.
Suara genta juga menciptakan perpaduan dan konsentrasi antara mantra yang dilafalkan
dengan vibrasi nada, yang secara simbolis dipercaya sebagai suara Tuhan itu sendiri.
Lebih jauh, suara genta diyakini menghasilkan getaran kosmis yang mampu menyentuh
dimensi spiritual alam semesta.

Makna teologis dari suara genta mencerminkan keyakinan Hindu terhadap sifat
Tuhan yang henoteistik dan politeistik—di satu sisi mengakui Dewa Iswara sebagai
yang tertinggi, dan di sisi lain memuliakan manifestasi Dewa Trimurti. Dimensi
integritas spiritual hadir dalam ketulusan hati Pandita serta kepercayaan umat. Aspek
teo-estetika tercermin dalam keindahan suara genta yang berpadu dengan mantra dan
persembahan (banten), menciptakan pengalaman sakral. Sementara itu, dari sisi
ideologis, yadnya dipahami sebagai bentuk pengorbanan suci dan pengabdian tulus
kepada Tuhan. Keseluruhan makna ini berpuncak pada terciptanya harmoni antara
mikrokosmos (dir1) dan makrokosmos (alam), sejalan dengan ajaran 7ri Hita Karana.

Daftar Pustaka

Alex Sobur. 2009. Semiotika Komunikasi. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Althusser, L. (2008). On Ideology. London: Verso.

Anom, I G N. 1967. Fungsi Genta (kutipan Thesis). Penerbit Offset Ria. Denpasar.

Bahasa Lontar aji gurnita. Denpasar: Kantor Dokumentasi Budaya Bali.

Bahasa Lontar prakempa. Denpasar: Kantor Dokumentasi Budaya Bali.

Bahasa, T. P. K. P. P. dan P. (Ed.). (1991). Kamus Besar Bahasa Indonesia (Kedua).
Balai Pustaka.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. (1991). Kamus Besar Bahasa Indonesia
(Edisi ke-2). Jakarta: Balai Pustaka.

Depdiknas. 2005. Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi I1l. Jakarta: Balai Pustaka

Jha, G. (1995). Hindu Sound Symbolism and Ritual. Delhi: Nag Publishers.

Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Nala, Gusti Ngurah dan IGK Adia Wiratmadja. 2012. Murddha Agama Hindu.
Denpasar: Upada Sastra.

Nala, I. B., Sudharta, I. M., & Wiana, 1. N. (2012). Tri Hita Karana: Landasan
Konseptual, Filosofis dan Aplikatif dalam Pembangunan Berkelanjutan.
Denpasar: Widya Dharma.

Parimita, A. A. (2020). Peran Sulinggih dalam Upacara Yadnya di Bali. Denpasar:
Udayana University Press.

187



Prabhupada, A. C. Bhaktivedanta Swami. (1983). Bhagavad-gita As It Is. Los Angeles:
The Bhaktivedanta Book Trust.

Pudja, G. (1999). Upadesa: Ajaran-Ajaran Pokok Agama Hindu. Surabaya: Paramita.

Pudja, Gede. 1999. “Theology Hindu (Brahma Widya). Surabaya: Paramita

Radhakrishnan, S. (1994). The Principal Upanishads. New Delhi: HarperCollins
Publishers India.

Segara, Nyoman Yoga. 2000. Mengenal Barong Dan Rangda. Surabaya: Paramita.

Sidemen, Ida Bagus Purwa. 2019. Perangkat Pemujaan Sulinggih Saiwa Baudha
Bhujangga Waisnawa. Denpasar: UNHI PRESS.

Suarna, 1. W. (2017). Simbol dan Makna Perangkat Upacara Hindu di Bali. Denpasar:
Pustaka Bali.

Sudharta, I. B. (2001). Bhagavadgita dan Filsafat Hindu. Surabaya: Paramita.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Sura, 1. B. (2005). Simbol dan Makna dalam Ritual Hindu Bali. Denpasar: Paramita.

Tim Pengembangan Bahan Pustaka Budaya Bali. 1998. Alih Aksara dan Alih

Tim Pengembangan Bahan Pustaka Budaya Bali. 1998. Alih Aksara dan Alih

Tim Penyusun. (2005). Kekawin Dharma Sunya: Pemujaan terhadap Paramasiwa.
Denpasar: Dinas Kebudayaan Provinsi Bali.

Titib, I. M. (2003). Veda dan Upanishad: Sumber Filsafat Hindu. Surabaya: Paramita.

188



