
 

174 

 

 
 

ANALISIS SUARA GENTA SANG PANDITA 

 (PERSPEKTIF TEOLOGI BUNYI) 

 

I Wayan Rudiana1, Ketut Donder, I Gede Suwantana3 

Universits Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar 

wayanrudiana11@gmail.com1; donderjyoti@gmail.com2; 

suwantana@uhnsugriwa.ac.id3 

 

ABSTRACT 

Becoming a priest in Hinduism entails distinctive privileges, particularly in fulfilling the 

obligation to conduct yadnya rituals. As the principal leader of religious ceremonies, a 

Pandita is required to equip himself with ritual instruments that function both as 

practical tools and sacred symbols. One of these essential ritual instruments is the genta 

(ritual bell), which is believed to possess high spiritual value and to facilitate nonverbal 

communication between the ritual performer and God. This study aims to examine in 

depth the cultural and traditional phenomena surrounding the use of the genta within 

the context of Hindu worship, while maintaining respect for the integrity of community 

beliefs. The findings reveal that: (1) there are several types of genta sounds used by 

Pandita when leading yadnya rituals, namely walatuk ngulkul (tabuh siki), lembu 

mangan dukut (tabuh kalih), brahmara ngisep sari (tabuh telu), and bima kroda; (2) the 

functions of these genta sounds include serving as a mandatory ritual implement for 

Pandita, an accompaniment to yadnya, a ritual marker or signal, a medium for 

concentration and harmonization of spiritual sound, a symbol of the divine sound, and a 

manifestation of cosmic vibration; and (3) the meaning of genta sounds from the 

perspective of Hindu theology encompasses representations of God within the concepts 

of henotheism and polytheism, as well as the transcendent and immanent nature of God. 

In addition, the genta also carries meanings in the dimensions of theo-aesthetics and 

ideology, and functions as a symbol of harmony between the microcosm and the 

macrocosm. This study is expected to enrich scholarly discourse on the theology of 

sound in Hindu tradition and to strengthen understanding of the role of the genta as a 

sacred spiritual medium in religious practice. 

Keywords: Analysis, Genta Sound, Pandita, Theology of Sound. 

 

ABSTRAK 

Menjadi seorang pendeta dalam agama Hindu memiliki keistimewaan tersendiri, 

terutama dalam melaksanakan kewajiban menjalankan upacara yadnya. Sebagai 

pemimpin utama dalam ritual keagamaan, seorang Pandita wajib melengkapi diri 

dengan perangkat pemujaan yang berfungsi sebagai alat sekaligus simbol sakral. Salah 

satu perangkat penting tersebut adalah genta, yang diyakini memiliki nilai spiritual 

mailto:wayanrudiana11@gmail.com1;%20donderjyoti@gmail.com2
mailto:suwantana@uhnsugriwa.ac.id3


 

175 

 

tinggi serta mampu menghubungkan pelaksana upacara dengan Tuhan melalui 

komunikasi nonverbal. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam 

fenomena budaya dan tradisi penggunaan genta dalam konteks pemujaan Hindu, tanpa 

mengabaikan integritas keyakinan masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan: (1) 

Terdapat beberapa jenis suara genta yang digunakan oleh Pandita saat memimpin 

upacara yadnya, yaitu walatuk ngulkul (tabuh siki), lembu mangan dukut (tabuh kalih), 

brahmara ngisep sari (tabuh telu), dan bima kroda; (2) Fungsi dari jenis-jenis suara 

genta meliputi: sebagai perlengkapan wajib Pandita, pengantar yadnya, penanda atau 

isyarat ritual, media konsentrasi dan harmonisasi suara sukma, perlambang suara Tuhan, 

serta sebagai getaran kosmis; (3) Makna suara genta dalam perspektif teologi Hindu 

mencakup representasi Tuhan dalam konsep henoteisme, politeisme, serta sifat Tuhan 

yang transenden dan imanen. Selain itu, genta juga memiliki makna dalam dimensi 

teoestetika, ideologis, serta sebagai simbol harmonisasi antara mikrokosmos dan 

makrokosmos. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan terkait 

teologi bunyi dalam tradisi Hindu dan memperkuat pemahaman terhadap peran genta 

sebagai media spiritual yang sakral dalam praktik keagamaan. 

 

Kata Kunci; Analisis, Suara Genta, Pandita, Teologi Bunyi. 

 

I. PENDAHULUAN 

Tri kerangka dasar agama Hindu—meliputi tattwa (filsafat), susila (etika), dan 

upacara (ritual)—menjadi pedoman utama dalam menjalankan ajaran suci agama, 

terutama dalam pelaksanaan berbagai kegiatan yadnya (Titib, 2003). Dalam konteks 

pelaksanaan upacara, peran seorang pendeta atau Sulinggih menjadi sangat penting, 

karena mereka tidak hanya bertindak sebagai pemimpin upacara, tetapi juga sebagai 

perantara antara umat dengan kekuatan transendental (Pudja, 1999). Beberapa peran 

mulia seorang Sulinggih di antaranya: (a) sebagai rohaniwan Hindu; (b) pemuka agama; 

(c) guru spiritual yang mengajarkan ajaran agama kepada umat; (d) pemimpin upacara 

keagamaan; (e) sumber ilmu dan kebijaksanaan; (f) panutan moral; (g) figur suci secara 

lahir batin; serta (h) orang yang telah melepaskan keterikatan duniawi (artha dan kama) 

sesuai ajaran moksha (Sudharta, 2001). 

Pelaksanaan yadnya dalam agama Hindu secara tradisional tidak terlepas dari 

kehadiran seorang Sulinggih, karena yadnya dipandang belum sempurna tanpa adanya 

pamuput atau pemimpin spiritual yang menyelesaikannya (Parimita, 2020). Dalam 

konteks inilah, seorang Sulinggih dianggap sebagai pemangku tanggung jawab spiritual 

yang wajib hadir dalam setiap upacara sesuai dengan tingkatan yadnya yang 

dilaksanakan umat. Dalam pelaksanaan tugasnya (ngalokapalasraya), seorang Sulinggih 

tidak dapat dipisahkan dari perlengkapan ritual atau siwopakarana (perangkat pemujaan 

tradisi Siwa dan Waisnawa) dan budhopakarana (perangkat pemujaan tradisi Buddha), 

yang merupakan simbol dan sarana penting untuk menjalankan fungsinya secara sakral 

(Suarna, 2017). Di antara berbagai perangkat tersebut, genta menjadi salah satu alat 

pemujaan utama yang dipandang memiliki fungsi magis, estetis, dan spiritual, terutama 

dalam konteks komunikasi nonverbal dengan kekuatan ilahi (Jha, 1995). 

Kehadiran genta sebagai alat dan simbol dalam pemujaan tidak hanya penting 

secara ritual, namun juga sarat akan makna dalam perspektif teologi bunyi. Jenis-jenis 

suara genta, pola penggunaannya, serta interpretasi maknanya menggambarkan 



 

176 

 

pemahaman mendalam terhadap konsep bunyi suci (nāda) sebagai manifestasi Tuhan 

dalam agama Hindu. Oleh karena itu, penelitian ini memfokuskan kajian pada perangkat 

genta yang digunakan oleh Pandita dari tiga aliran utama di Bali, yakni Siwa, Budha, 

dan Bhujangga Waisnawa, dalam upacara yadnya. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali dan mengkaji kembali atau evaluasi 

berbagai jenis suara genta, fungsi, serta maknanya dalam perspektif teologi bunyi. 

Harapannya, hasil kajian ini dapat memperkaya pemahaman keagamaan umat Hindu, 

khususnya mengenai makna dan fungsi spiritual dari genta dalam pemujaan. Selain itu, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap khazanah teologi Hindu 

melalui interpretasi simbolik dan fungsional atas perangkat bunyi suci dalam ritual. 

Penelitian ini dipandang sangat penting untuk dilakukan berdasarkan fenomena 

lapangan dan pengamatan peneliti dilapangan, masih banyaknya calon pandita, tokoh 

agama, serta pelaku upacara yadnya termasuk mereka yang dianggap orang suci seperti 

pemangku dan sulinggih yang belum memahami secara utuh mengenai jenis-jenis suara 

genta yang digunakan saat muput upacara. Padahal, dalam konteks ritual Hindu Bali, 

suara genta memiliki peran sentral sebagai alat komunikasi nonverbal yang 

menghubungkan dimensi fisik dengan kekuatan transendental (Jha, 1995). 

Minimnya pemahaman tentang jenis suara genta berpotensi mengaburkan esensi 

teologis dari penggunaan genta, serta melemahkan kedalaman spiritual dari pelaksanaan 

upacara itu sendiri (wawancara Ida sinuhun). Oleh karena itu, penelitian ini menjadi 

signifikan untuk mengungkap nilai-nilai esensial dari jenis-jenis suara genta, agar dapat 

memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan menyeluruh, khususnya mengenai 

fungsi dan makna spiritual dari alat tersebut dalam tradisi pemujaan Hindu. 

Peneliti mengamati secara mendalam terhadap jenis-jenis suara genta yang 

digunakan oleh para sulinggih saat muput upacara yadnya. Kajian akan dilakukan secara 

menyeluruh namun tetap menjunjung tinggi integritas dan kesucian ajaran Hindu. Fokus 

penelitian mencakup identifikasi dan klasifikasi jenis-jenis suara genta, analisis fungsi 

masing-masing jenis suara dalam konteks ritual, serta penggalian makna dari setiap 

variasi suara dalam perspektif teologi bunyi Hindu (Titib, 2003; Pudja, 1999). Lebih 

jauh, penelitian ini juga akan mempertimbangkan implikasi spiritual dan kultural dari 

penggunaan suara genta terhadap umat Hindu yang terlibat dalam upacara. Dengan 

pendekatan kualitatif dan refleksi kontekstual, diharapkan penelitian ini mampu 

memberikan kontribusi terhadap penguatan pemahaman spiritual dan pelestarian nilai-

nilai sakral dalam tradisi ritual Hindu di Bali. 

 

II. METODE 

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis 

yang berfokus pada pengamatan langsung terhadap realitas di lapangan, khususnya 

terkait penggunaan dan makna suara genta oleh Pandita dalam pelaksanaan upacara 

yadnya. Lokasi penelitian dilakukan di Griya Agung Bongkasa, Kecamatan Blahkiuh, 

Kabupaten Badung dikarenakan beberapa alasan yaitu; Griya sebagai tempat belajar 

weda khususnya untuk para pinandita dan pandita, Griya Agung Bongkasa sebagai 

tempat calon pandita melakukan guru paran-paran. sebagai episentrum kegiatan 

keagamaan. Subjek penelitian adalah seorang Pandita yang sedang melaksanakan 

kewajibannya sebagai pemimpin upacara suci (muput yadnya). Pemilihan informan 



 

177 

 

dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan beberapa kriteria, antara lain: 

sehat secara jasmani dan rohani, memahami objek penelitian, serta merupakan sulinggih 

yang aktif dalam pelaksanaan upacara yadnya (Sugiyono, 2019). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung di lapangan, 

wawancara mendalam, studi kepustakaan terhadap sumber-sumber relevan yang 

berkaitan dengan objek penelitian, serta studi dokumentasi terhadap teks-teks suci 

agama Hindu yang memuat informasi mengenai penggunaan dan makna suara genta. 

Metode triangulasi digunakan untuk memastikan validitas data melalui perbandingan 

antara temuan lapangan, informasi informan, dan sumber literatur (Moleong, 2018). 

 

III.  PEMBAHASAN 

3.1 Jenis-jenis Suara Genta Sang Pandita Muput Upacara Yadnya 

Suara atau bunyi genta yang dilantunkan oleh Sang Pandita dalam pelaksanaan 

upacara yadnya sangat penting dilantunkan agar suasana persembahyangan mendapat 

sinar kedamaian dan ketenangan. Suara atau bunyi yang ditimbulkan merupakan suatu 

hal yang sangat peting dalam kehidupan manusia. Karena melalui suara atau bunyi-

bunyian manusia dapat berkomunikasi untuk menyampaikan suatu keinginan atau 

permohonan kehadapan yang disembah. Oleh karena suara atau bunyi berperan sangat 

penting dalam upacara yadnya. Pengunaan genta dan tata cara membunyikan suara 

genta dapat diklasifikasikan menjadi empat jenis meliputi: 
 

1.  Walatuk Ngulkul (Tabuh Siki) 

Bunyi genta dengan satu ketukan dalam tiap ayunan dari palit hanya menyentuh 

satu bibir dari genta baik bibir genta bagian depan maupun bibir genta bagian blakang 

disebut dengan tabuh siki atau dikalangan para pinandita disebut dengan nama walatuk 

ngulkul: Untuk suara genta walatuk ngulkul ataupun tabuh siki secara otomatis hanya 

akan memiliki satu suara yaitu ning atau nong. Merujuk sumber kesusastraan suci 

Hindu yaitu lontar kusuma dewa menyebutkan denting dari suara genta merupakan 

simbol atau perwujudan tenaga (bayu) dengan mantra sebagai simbol atau perwujudan 

dari pikiran (manah).  

Sedangkan menurut informan (Sugata, Wawancara 20 Maret 2025) menyatakan 

tentang suara genta tabuh siki yang disebut dengan suatu istilah walatuk ngulkul 

sesungguhnya penyebutan walatuk ngulkul itu hanya sebuah perumpamaan untuk 

menggambarkan dari suatu bunyi yang dihasilkan oleh mahluk lainnya seperti binatang 

tehadap suatu karya seni agar mudah dapat diingat. Namun sesungguhnya kalau 

dikaitkan dengan suara yang ditimbulkan sesungguhnya tabuh siki baik itu ning atau 

nong merupakan suara Tuhan atau dikenal dengan nada Brahman. sebagai suatu simbol 

atau perwujudan Tuhan memanggil umatnya untuk selalu eling atau ingat tentang 

keberadaan Tuhan penguasa atas semuanya. Berdasarkan pendapat narasumber dan 

rujukan dari pustaka suci lontar kusuma Dewa peneliti dapat simpulkan bahwa suara 

walatuk ngulkul atau tabuh siki sebagai perlambang Tuhan dalam wujud suara yang 

mewakili suara kekuatan purusa tattwa dan suara kekuatan dari pradhana tattwa 

 

2.  Lembu Mangan Dukut (Tabuh Kalih) 

Bunyi genta atau irama genta yang menghasilkan dua jenis suara dalam satu 

ayunan yaitu ketika palit genta diayunkan dalam sekali. Palit menyentuh bagian depan 

atau belakang pada bibir genta atau pada arah lainnya yaitu sisi kanan maupun sisi kiri 

dari posisi tangan memegang genta itu disebut dengan tabuh kalih dan oleh para 



 

178 

 

pinandita disebut dengan istilahnya lembu mangan dukut. Mitologi cerita tabuh kalih 

atau irama yang menyerupai seekor banteng atau kerbau sedang memakan rumput yang 

diistilahkan dengan nama Lembu mangan dukut.  

Menurut pandangan beberapa informan (Suwanda, Wawancara:  25 Maret 

2025) Menjelaskan bahwa dengan terinspirasi suara lonceng yang diikatkan pada leher 

seekor sapi yang sedang diikatkan pada padang rumput setiap sapi memakan rumput 

lonceng menimbulkan suara atau nada yang ditimbulkan dari ayunan palit genta 

semakin diperhatikan ayunan palit genta terjadi dua ketukan dalam setiap ayunan 

lonceng. Jadi terinpirasi dari hal tersebut istilah suara genta diberi nama lembu mangan 

dukut seiring berjalannya waktu mulai dikembangkan atau mulai popular. Menurut 

informan lainnya (Dana, Wawancara:  20 Maret 2025)) suara genta lembu mangan 

dukut atau tabuh kalih merupakan perpaduan suara mantra dan suara genta suara mantra 

merupakan kesadaran murni atau disebut cetana sedangkan suara genta adalah unsur 

material disebut dengan acetana. 

 

3. Brahmara Ngisep Sari (Tabuh Telu) 

Bunyi genta atau irama pada nada yang ditmbulkan dari satu ayunan palit 

genta menghasilkan 3 jenis suara-suara dalam satu ayunan.  Ini diumpakan seperti 

seekor kumbang yang lagi mengisap sari-sari bunga. Tabuh telu atau yang diistilahkan 

dengan gebug brahmara ngisep sari, jika dikaitkan terhadap lontar prakempa dan aji 

gurnita bahwa suara yang dihasilkan oleh ayunan dari palit genta mewakili suara yang 

terdapat di bhuana agung. Karena bunyi yang dihasilkan terkorelasi dengan gerak nafas 

seseorang yang memainkan genta itu sendiri.  

Kedua lontar tersebut menguraikan asal muasal bunyi berdasarkan aspek ruang 

kosmos atau ruang arah mata angin. Ruang tersebut dalam ajaran agama Hindu disebut 

dengan pengider bhuana dalam artian suara atau nada-nada itu diturunkan dan 

terkorelasi dengan aksara seperti contoh urip atau angka beserta dengan warna 

pengideran dengan manifestasi Tuhan yang menguasai arah tersebut dan dikaitkan 

dengan senjatan-Nya.   

Selanjutnya dari hal tersebutlah memunculkan suatu pola irama yang 

terstruktur untuk menghasilkan sebuah pola lagu atau gending. Kedua lontar tersebut 

juga diyakini bersumber pada ilmu metafisika yang menghubungkan dua kekuatan yaitu 

bhuana agung dan bhuana alit Berdasarkan keterangan narasumber serta apa yang 

dijabarkan dalam kedua lontar tersebut di atas mengenai nada atau bunyi Genta, jika 

hal tersebut dihubungkan dengan sura Genta brahmana ngisep sari atau tabuh telu 

dapat peneliti analisa bahwa suara tabuh telu sesungguhnya bagian dari perwakilan 

dalam bahasa umunya Dewa yang menjadi wali yaitu Tuhan dalam manifestasi-Nya 

sebagai tri murti yaitu:  Brahma, Wisnu dan Iswara. Atas dasar itu suara atau nada 

genta tabuh telu kalau dihubungkan dalam pengurip aksara akan mewakili aksara ANG, 

UNG dan MANG. aksara tersebut berpungsi sebagai utpethi, sthiti dan pralina. 

 

4.  Bima Kroda 

 Bunyi genta atau irama pada nada yang ditimbulkan dari satu ayunan palit genta 

menghasilkan 3 jenis suara dengan irama naik turut dan dibunyikan dalam lebih cepat 

itu disebut dengan istilahnya gedig bima kroda, diistilahkan atau dianalaogikan seperti 

perwatakan pahlawan dari pandawa yaitu Sang Bima dalam keadaan marah. Gedig atau 

tabuh dari nada Genta bima kroda banyak para pinandita dan pandita menyebut sangat 

sesuai digunakan untuk upacara bhuta yadnya. Karena suaranya yang menggema tidak 



 

179 

 

beraturan menimbulkan suara yang bergemuruh. Hal ini sesuai fakta lapangan ketika 

sang pemuput atau pemimpin upacara baik pinandita ataupun pandita mengundang para 

bhuta kala semua perangkat bunyi-bunyian juga ikut menyertai. 

 Berdasarkan fakta lapangan yang diamati gedig atau tabuh bima kroda  

digunakan oleh para pinandita maupun pandita. Dari hasil wawancara dengan 

narasumber (Yudiantara: wawancara, Tanggal 25 Maret 2025) yang ditemui tabuh bima 

kroda  dipakai dilapangan karena sangat  mencerminkan atau  selaras dengan puja 

mantra disamping itu juga tabuh bima kroda mencerminkan sebuah yadnya terutama 

bhuta yadnya seperti upacara mecaru yang tujuan utamanya membuat harmonis bhuana 

agung dan bhuana alit. Tabuh atau gedig bima kroda  digunakan  secara seni suara  

menimbulkan suara yang baik atau  enak didengar, juga  menggambarkan cerminan dari 

suara sukma atau suara hati pemakaian genta ketika muput upacara yadnya bahwa nada 

yang ditimbulkan dari ketukan mencerminkan perpaduan antara suara sukma dengan 

tujuan dari yadnya dilaksanakan. Selain itu gedig bima kroda bisa dikaitkan dengan 

suara A U dan M yang mana suara A mewakili dari Brahma sebagai pencipta suara U 

mewakili Wisnu sebagai pemelihara dan aksara M mewakili Siwa sebagai pelebur atau 

pralina. 

 

3.2 Fungsi Jenis-jenis Suara Genta Sang Pandita dalam Upacara Yadnya  

Fungsi jenis-jenis suara Genta Sang Pandita ketika muput upacara yadnya.Jadi 

fungsi secara lebih luas akan mengarah pada suara atau nada yang dihasilkan melalui 

perangkat yang disebut dengan genta. Adapun fungsi dari pada jenis-jenis suara genta 

Sang Pandita dalam upacara yadnya adalah sebagai berikut: 

 

1.  Perlengkapan Sang Pandita 

Genta sebagai salah satu perlengkapan Sang Pandita ketika muput pelaksanaan 

upacara yadnya, wajib keberadaanya sebagai salah satu sarana pemujaan oleh Sang 

pandita. Hal ini dipertegas dalam lontar Lingganing kusumadewa ada disebutkan; 

“…..Tatkala amuja yogya ngagem ganta, lamakane siddha amangguh swasti sira….”. 

Artinya “….. Pada saat waktu memuja patutlah mempergunakan genta dengan harapan 

berhasil dan mendapatkan keselamatan…..”.  Maksudnya ketika memuja Tuhan wajib 

hukumnya memegang genta agar persembahan berhasil dan selamat. Lebih lanjut 

informan juga memberikan penjelasan mengenai genta selain sebagai perlegkapan 

pemujaan juga merupakan simbol jantung pada manusia (bhuana alit). Hal ini ditandai 

pada saat melakukan pemujaan genta selalu dipegang menggunakan tangan kiri setinggi 

dada, dengan demikian sudah dapat disimpulkan bahwa genta sebagai simbol jantung. 

Sedangkan pada tangan kanan Sang Pandita memiliki peran ganda memegang alat-alat 

upacara lainnya seperti bunga, sesirat, pedupan dan pedamaran silih berganti karena 

semua perlengkapan sang pandita ketika melakukan pemujaan sarat akan simbol dan 

makna. Serta Sang Pandita juga berkewajiban merapalkan puja mantra dengan diiringi 

bunyi genta.  Sang Pandita dan genta merupakan bagian seperti dualitas yang saling 

berkaitan antara suara hati puja mantra dengan maksud dan tujuan tertentu dipadukan 

dengan suara genta.  

Pustaka suci lontar lingganing kusumadewa genta sebagai perlengkapan Sang 

Pandita ketika melaksanakan muput upacara keagamaan (yadnya). Sang Pandita wajib 

membunyikan berupa suara genta yang merupakan satu dari lima bagian dari panca 

suara untuk menciptakan suasana yang hiruk pikuk sehingga dengan suasana yang 

bergemuruh kehadiran Tuhan beserta manivestasi-Nya yang dipuja berkenan hadir, hal 



 

180 

 

ini dipertegas dalam kutipan pustaka suci menyebutkan: 

Nihang pawekasing bhatara, ring pamangkun ida, yan rawuh patotoyan ida 

ring madya pada, kena pamangkun ida angasrening bhatara, angagem bajra 

patotoyan, maka weruh ikang mangku, kawit kertaning bhatara, yan nora 

ngangem bajra, nora weruh ring kepemangkuan, angora-ora, angiya-ngiya 

sira, angasa-asa, nora kayun ida turun, apan sira tan meling ring kawit-

kawitan kandaning pamangku.  

Terjemahan: 

Apabila hendak memanggil Tuhan beserta manifestasi-Nya kepada pemangku, 

ketika datang hari pujawali atau hari lahirnya Tuhan dalam suatu Pura, 

Pemangku atau Pandita melakukan pebersihan terhadap sthana atau pralingga 

Tuhan wajib memakai Genta maka Beliau Tahu tetang etika,  klau tidak 

memakai genta tidak tahu tentang etika seorang pendeta. Beliau mengada ngada 

atau meraba-raba. Tuhan tidak akan berkenan hadir. Karena pemangku atau 

Pandita tidak tahu tentang kewajiban beliau (Rudiana, 2025). 

Kutipan pustaka suci lontar lingganing kusumadewa tersebut di atas dapat 

mempertegas mengenai pengunaan perangkat pemujaan berupa genta diyakini bahwa 

Tuhan beserta dengan manifestasi-Nya yang disembah akan hadir dalam pelaksanaan 

upacara yadnya yang dilakukan. 

 

2. Pengantar Yadnya 

Pengantar yang dimaksud dalam hal ini adalah suara-suara yang dihasilkan dari 

genta oleh Sang Pandita ketika muput upacara yadnya sebagai alat untuk mengantarkan 

suatu persembahan Merujuk dari puja mantra ketika menyucikan atau mensakralisasi 

genta mantra yang diucapkan sebagai berikut: 

Om Omkara Sadasiwa sthah, jagatnatha hitangkarah 

abhiwada wadanyah, ghanta sabda prakasyate 

Om Ghanta sabda maha srestah, Omkara parikirtitah 

Chandra nada bhindu nadantam, spulingga Siwa tattwan ca 

Om Ghantayur pujyate dewah, abhawya bhawya karmasu 

wara dah labdha sadeyah, wara siddhir nih sansayam 

Terjemahannya : 

Pranawa Om adalah tempat bersemayamnya Siwa,Penguasa Agung yang 

menciptakan alam semesta,yang menjelma menjadi alunan suara genta. 

Dentingan suara genta yang merupakan Pranawa Om, melambangkan ardha 

chandra, bindu, nada dan nadanta, Nada adalah percikan api Siwa yang juga 

Siwa sendiri, Bunyi suara genta hendaknya dipuja seperti siwa, karena 

memuja Siwa dalam mengerjakan apapun, Pahala yang akan diperoleh sangat 

besar, bagi mereka yang melakukannya tanpa ragu. (Rudiana 2025) 

 Arti puja mantra di atas menjabarkan alunan suara genta sesungguhnya adalah 

tempatnya Om. OM atau AUM atau Ang Ung Mang atau Brahma Wisnu Siwa yang 

juga sebagai alam semesta. Jadi dalam suara genta itulah Sang Hyang Widhi bersthana. 

Karena itu melalui suara genta itulah Tuhan memberikan sabdha melalui nada-nada 

yang ditimbulkan. 

 Genta sebagai pengantar yadnya juga termuat pada lontar aji gurnita yang 

sudah dalam bentuk alih aksara pada tahun 1993, koleksi Kantor Dokumentasi Budaya 

Bali. Isi dari lontar aji gurnita secara umum memiliki suatu kesamaan dengan lontar 

prakempa, isinya antara lain menjelaskan apabila Sang Pandita sedang merapalkan puja 



 

181 

 

mantra atau merapalkan weda-weda pada saat menjadi pemimpin upacara yadnya 

sepatutnya diiringi bunyi-bunyian baik itu suara genta, gambelan maupu kentongan. 

Pada kedua lontar tersebut dikatakan pula bahwa bunyi yang dihasilkan dari genta, 

gambelan dan kentongan membuat para dewa senang.  

Suara genta yang berfungsi sebagai pengantar yadnya dapat peneliti simpulkan 

berdasarkan keterangan informan fakta lapangan dan sumber pustaka suci yaitu lontar 

lingganing kusuma dewa mengatakan “…..angagem bajra patotoyan…..”. Artinya “….. 

Memegang genta untuk upacara yadnya (pujawali)…..”.  Pada lontar prakempa dan 

lontar aji gurnitha suara dari berbagai alat musik ada hubungannya dengan para dewa 

yang diundang. 

 

3. Penanda atau Isyarat 

Suara berfungsi sebagai penada atau isyarat dalam suatu kegiatan upacara 

keagamaan (yadnya) suara atau dalam istilah weda yang disebut sebagai sruti yang 

artinya sesuatu yang didengar sangat dibutuhkan. Suara jenis-jenis genta dan bunyi-

bunyian lainnya tentunya disesuaikan dengan tingkat dan jenis upacara yang dilakukan, 

dengan keyakinan bahwa suara dan bunyi-bunyian menyebabkan suasana gemuruh dan 

hikuk pikuk secara magis tersebut mampu menggantarkan dan menyampaikan maksud, 

tujuan dan isi dari upacara dan sesajen yang dijadikan persembahan. Suara jenis-jenis 

genta Sang Pandita berperan penting dalam upacara keagamaan agama Hindu di 

nusantara khususnya di Bali sehingga dikenal adanya suatu istilah panca suara (dalam 

konteks yadnya), yaitu suara langsung seperti puja mantra dan kidung dan suara yang 

ditimbulkan dari benda-benda tertentu seperti genta, gambelan dan kentongan (kulkul). 

Jadi bisadikatan bunyi yang dihasilkan sebagai sebuah penanda atau isyarat akan adanya 

upacara yadnya. 

 

4.  Perpaduan dan Konsetrasi  

Suara genta Sang Pandita sebagai suatu alat perpaduan dan sebagai sarana 

untuk memusatkan konsentrasi hal ini didasari atas keyakinan yang diajarkan dalam 

agama Hindu bahwa alam semesta (bhuana agung) dan manusia (bhuana alit) di bentuk 

oleh unsur-unsur yang sama yaitu terdiri dari lima unsur yang disebut dengan Panca 

Maha Bhuta. Kelima unsur tersebut adalah unsur padat (pertiwi), unsur cair (apah) 

unsur udara (bayu), unsur panas (teja) dan unsur ruang (akasa).  

Aksara-aksara suci yang diyakini memenuhi segala penjuru mata angin di alam 

semesta, aksara-aksara suci tersebut juga ada di dalam diri manusia. hal ini dipertegas 

dalam pustaka suci Hindu yaitu pada lontar usada punggung tiwas disebutkan sebagai 

berikut:  

“…Sangyang Dasaksara, kadi hiki genahnya ring jro, kawruhakena denira, 

 sang mahulah Ralyan, Sang, ring pupusuh, Iswara dewanyu, putih  rupanya…. ” 

 Terjemahannya : 

“….. Aksara suci yang disebut Sang Hyang Dasaksara terdapat dalam  tubuh 

 manusia dengan aksaranya SANG yang bertempat di jantung  dengan 

 manifestasi Tuhan sebagai bhatara Iswara dengan warna putih…..” 

  Berdasarkan kutipan petikan pustaka suci lontar usada punggung tiwas tersebut 

di atas dapat dimengerti bahwa aksara-aksara suci seperti aksara dasaksara juga berada 

dalam tubuh manusia tepatnya dalam organ tubuh manusia yang erat kaitannya dengan 

peredaran darah kesemua organ tubuh manusia melalui jantung hal ini bisa dianalogikan 



 

182 

 

sebagai pengideran dalam alam semesta (bhuana agung) arah mata angin (pengideran 

dewata nawa sangha).  

  

5 Perlambang Suara Tuhan 

Menurut ajaran Weda, Teologi Hindu menyebutkan bahwa Pranawa atau 

omkara sebagai simbol atau perlambang manusia untuk mewujudkan Tuhan 

yang trasendental pada dunia immanent yang terbatas. Beliau berwujud  acintya (tak 

terbayangkan) diwujudkan dengan wijaksara omkara. 

 Secara konseptual dalam Narayana Upanisad menjelaskan tentang wicaksara 

Om terdiri dari tiga mantra, yaitu A kara sebagai Brahma, U kara sebagai Wisnu, dan 

Ma Kara sebagai Mahadewa Iswara. Ketiga mantra tersebut bergabung mejadi AUM 

yang disebut juga Sang Hyang Triaksara ini adalah esensi dari hakekat unsur omkara 

sebagai simbol atau perlambang dari  perwujudan Tuhan Hyang Maha Esa. Gaudapada 

menjelaskan bahwa huruf "a" dari Aum mengarah ke Visva, huruf "u" mengarah ke 

Taijasa dan huruf "m" mengarah ke prajna. Mengenai orang yang terbebas dari huruf, 

tidak ada pencapaian (Mandkya Karika I.23). Aum adalah Sabda Brahman, Aum adalah 

suara akar yang penciptaannya adalah serangkaian permutasi.  

Menurut lontar prekempa bahwa semua gambelan berasal dari suara genta yang 

disebut dengan genta pinarah pitu dan suara tersebut juga diyakini berasal dari suaranya 

alam semesta atau bhuana agung. Suara-suara yang utama yang berasal dari suara alam 

semesta itu ada tujuh suara banyaknya yang disebut dengan sapta suara. Suara ini 

berasal dari akasa disebut byomantara gosa. Ada pula suara yang disebut arnawa srutti 

yaitu suara yang keluar dari unsur cair (apah). agosa, anugosa, anumasika dan bhuh 

loka srutti, serta suara dari unsur padat (pertiwi). Kitab Sanghyang Kamahayanikan I.12 

(Departemen Agama R.I, 1980: 47-48), menyebutkan : 

Haywa ika umara-marahaken ika Sanghyang Bajra ghanta mudra ring 

wwang adrasta mandala, tapwan samayika rahasyan kubdan atah sira,  

tan awara wiryyakna irikang wwang tapwan krtopadece ..… 

Terjemahannya : 

Janganlah engkau membicarakan bajra yang keramat ini, genta dan sikap 

tanganmu kepada orang yang buta terhadap alam semesta ini, demikian juga 

mengenai hakikat semuanya itu. Rahasiakan dan sembunyikan benar-benar 

semua itu, jangan diajarkan kepada orang yang belum sempurna 

pengetahuannya… 

 

 Berdasarkan beberapa sumber pustaka suci tersebut tentang fungsi suara genta 

adalah lambang suara Tuhan juga dikutakan dalam petikan lontar sanghyang 

kamahayanikan secara tegas menyatakan tidak boleh membicarakan genta tehadap 

orang yang tidak memiliki pengetahuan tentang alam semesta dengan pernyataan 

tersebut peneliti meyakini bahwa suara genta merupakan lambang suara Tuhan. 

 

6 Sebagai Getaran Kosmis 

Genta merupakan suara yang keluar dari dalam tubuh dan pikiran yang paling 

dalam, mengandung kesucian yang lebih sering disebut “suara sukma“ atau suara batin, 

dengan kata lain genta merupakan perwujudan dari suara sukma atau suara batin atau 

nada brahman. Lebih lanjut genta adalah suara yang maha suci dan agung yang 

memenuhi jagat raya yang bersumber dari inti bumi sehingga juga disebut dengan 

“Maha Suara”. Dengan kata lain genta merupakan replika dari sumber suara alam 

https://en.wikipedia.org/wiki/Om


 

183 

 

semesta (bhuana agung). Dalam pasang kalimat kata genta dapat berarti suara dimana 

kata genta akan berubah bunyi mengikuti sifat kalimat yang dimaksud. Misalnya, dalam 

kalimat “sambat-sambat nyamlas-asih tan pendah genter alanu”. Genter artinya suara 

guntur, atau dalam kalimat “swara nin mrdanga kalawan tabe-tabehan ahom 

agenturan”.Agenturan dalam hal ini artinya suara gemuruh (Zoetmulder, 2004: 290). 

 Suara genta diasosiasikan sebagai getaran komis melalui dari sebuah perayaan 

upacara yadnya yang dipimpin oleh Sang Pandita dan ditujukan dalam tiga alam yang 

berbeda yaitu alam bhurloka  atau alam bawah sebagai alam bhuta kala atau mahluk 

gaib yang kasat mata, alam bwahloka sebagai alam tempat manusia tinggal serta alam 

swahloka sebagai alamnya para dewa 

 

3.3 Makna Jenis-jenis Suara Genta Sang Pandita Dalam Upacara Yadnya 

Makna ada dalam suara genta, makna tidak terletak pada benda melainkan ketika 

benda itu difungsikan maksudnya makna akan muncul ketika genta yang dijadikan 

subyek difungsikan dala suatu kegiatan. Makna hanya dapat disimpan dalam simbol. 

(Alex Subur, 2009 :177). Makna dari suatu simbol dapat ditemukan dengan menemukan 

cara suatu simbol itu berhubungan dengan simbol yang lain (James P. Spradly, 2007 

:219). Adapapun makna yang tedapat dari analisis kritis jenis-jenis suara genta Sang 

Pandita dari (perspektif teologi bunyi) sebagai berikut: 

 

1. MaknaTeologi Hindu  

Makna teologi Hindu pada jenis-jenis suara genta Sang Pandita terletak pada 

suara atau bunyi (nada) genta yang dihasilkan. Suara atau bunyi-bunyian yang 

ditimbulkan dari genta mampu menggantarkan dan menyampaikan maksud, tujuan dan 

isi dari upacara yang dilakukan. Pelaksanaan ritual yadnya di Bali, panca suara saling 

melengkapi satu dengan yang lainnya, untuk menyambut dan memanggil Ida Sang 

Hyang Widhi Wasa. Pada upacara yadnya kecil dalam lingkup keluarga suara genta 

sudah mewakili berbagai suara dari panca suara yang ada sehingga dapat dikatakan 

suara Genta merupakan nada brahman/suara brahman (Gunawijaya & Putra, 2019).  

 Paham henotheisme genta diyakini sebagai senjata Dewa Iswara yang 

berkedudukan di arah timur, dengan aksara Sang (Sa), aksara suci pertama dari 

dasaksara. Sebagai senjata Dewa Iswara, maka genta yang sudah mengalami proses 

sakralisasi tidak boleh dipergunakan oleh sembarang orang. Paham polytheismeBahwa 

dalam tiap alunan suara yang ditimbulkan oleh genta dengan nada yang berbeda akan 

menghasilkan suatu reaksi terhadap manifestasi Tuhan. Hal pertama ketika pemangku 

memakai genta pada saat pemangku mau ngelinggihang rare angon yang di sthanakan 

pada genta Beliau memuja siwa rare angon, keika mau ngurip genta dengan mantra 

om, om om berati memuja Tuhan yang Tunggal, dan ketika puja Ang Ung Mang berarti 

memuja Tuhan dalam posisi horizontal sebagai Brahma Wisnu dan Ludra, selanjutnya 

puja berikutanya Om ang kang kasolkaya Iswara Ya Namah Swaha. Berarti memuja 

Tuhan dalam wujud Dewa Iswara. Tuhan Transendent dan Imanent Bhatara Siwa 

(Tuhan Yang Maha Esa) bersifat imanent dan juga trasendent. Imanent artinya hadir 

dimana-mana, sedangkan trasendent artinya mengatasi pikiran dan indrya manusia. Ini 

bisa dilihat dari kutipan sloka Bhuwana kosa II.16 yaitu:  

 Bhaṭṭ ra iwa sira wy paka, sira u ṣma tan kenag angen-angen, kadyangga  ning 

 k sa, tan kagṛahita de ning manah mwang indriya (Bhuwanakosa  II.16).  

 

Terjemahan:  



 

184 

 

 Bhatara Siwa meresapi segala, ia gaib tak dapat dipikirkan, ia seperti 

 angkasa, tak terjangkau oleh pikiran dan indra.  

  

Pernyataan ini mengandung makna mendalam tentang hakikat Tuhan dalam 

tradisi Hindu, khususnya Siwa. Bhatara Siwa dianggap sebagai realitas tertinggi yang 

meliputi dan meresapi seluruh alam semesta—baik yang tampak maupun yang tidak 

tampak. Ia bersifat nirguna (tanpa atribut) dan niraakara (tanpa bentuk), sehingga tidak 

bisa sepenuhnya dipahami atau dijangkau oleh akal manusia maupun indera fisik. 

Perbandingan dengan angkasa (langit atau ruang kosong yang luas tak bertepi) 

menggambarkan ketakterbatasan dan ketidakterjangkauan Tuhan. Seperti angkasa yang 

tak bisa disentuh maupun dibatasi oleh manusia, keberadaan Siwa melampaui batas-

batas pemikiran dan persepsi manusia biasa. Ini menegaskan sifat ilahi yang transenden 

sekaligus imanen, berada di segala sesuatu namun tetap melampaui segala sesuatu. 

Singkatnya, pernyataan ini menekankan bahwa Bhatara Siwa adalah realitas mutlak 

yang maha luas dan tak terdefinisikan, sehingga mengajak kita untuk mengakui 

keterbatasan pikiran dalam memahami Tuhan dan mengarahkan pada pengalaman 

spiritual atau kesadaran langsung yang melampaui logika dan persepsi inderawi. 

 

2.  Makna Integritas 

Makna integritas kaitannya dengan suara genta menjadi landasan moral dan 

spiritual yang harus dimiliki oleh Sang Pandita sebagai pemimpin ritual. Keutuhan sikap 

batin dan perilaku seorang Pandita tercermin melalui cara ia menyelaraskan unsur-unsur 

ritual, termasuk suara puja mantra dan suara genta, agar selaras dengan maksud dan 

tujuan upacara. Oleh karena itu, integritas tidak sekadar nilai moral personal, tetapi juga 

menjadi prinsip utama yang menghubungkan antara simbol-simbol suci dan makna 

spiritual yang lebih luas dalam pelaksanaan yadnya. 

Integritas dalam kaitannya dengan jenis-jenis suara genta Sang Pandita dapat 

dikaji dalam dua dimensi utama, yakni dimensi ketulusan hati dan dimensi kepercayaan. 

Dimensi ketulusan hati merujuk pada kemampuan Sang Pandita untuk menjaga 

kesucian niat dan keselarasan antara suara puja mantra dan suara genta. Suara yang 

keluar dari bibir (mantra) dan getaran genta merupakan pancaran dari kesadaran dan 

ketulusan batin. Ketika keduanya selaras, maka ritual menjadi lebih dari sekadar 

formalitas—ia menjadi saluran komunikasi spiritual antara umat, alam, dan Tuhan. 

Dimensi kepercayaan merujuk pada keyakinan umat bahwa suara genta yang 

dibunyikan Sang Pandita memiliki kekuatan simbolik dan spiritual, serta dipercaya 

mampu menyampaikan maksud yadnya secara nonverbal kepada kekuatan transenden. 

Suara genta menjadi media pengikat antara kepercayaan kolektif umat dengan integritas 

spiritual Pandita sebagai pemimpin upacara. 

 

3.  Makna Teo Estetika 

Keberadaan estetika atau lahirnya seni dalam kehidupan manusia dapat 

dijelaskan melalui tiga teori utama, yaitu Theory of Play, Theory of Utility, dan Theory 

of Magic and Religion. Ketiga teori ini menjelaskan bahwa seni tidak hanya hadir 

sebagai bentuk ekspresi bebas, tetapi juga memiliki peran praktis dan spiritual yang 

mendalam. Menurut Segara (2000), Theory of Play menyatakan bahwa seni muncul 

semata-mata untuk memberikan kesenangan dan hiburan, serta untuk mengisi waktu 

luang. Dalam konteks upacara yadnya Hindu, teori ini tercermin dari kehadiran salah 

satu unsur panca suara, yaitu bunyi genta dan puja mantra. Bunyi ini tidak hanya 



 

185 

 

menambah unsur estetika, tetapi juga memberi suasana sakral yang menyentuh rasa dan 

jiwa para peserta upacara, menciptakan pengalaman keagamaan yang mendalam dan 

menyenangkan secara spiritual. 

Selanjutnya, Theory of Utility menjelaskan bahwa seni memiliki fungsi praktis 

dalam kehidupan manusia. Dalam konteks yadnya, teori ini tampak melalui upacara 

sebagai bentuk pengejawantahan ajaran pustaka suci Weda, yang disusun dan 

diekspresikan melalui kreativitas umat Hindu dalam menyiapkan berbagai banten atau 

sesajen. Setiap elemen dalam upacara, termasuk bentuk, warna, susunan banten, serta 

suara genta, memiliki fungsi praktis untuk membangun keselarasan antara manusia, 

alam, dan Tuhan. Seni dalam konteks ini menjadi sarana untuk meneguhkan nilai-nilai 

spiritual dan moral dalam kehidupan sehari-hari. 

Adapun Theory of Magic and Religion menjelaskan bahwa seni pada awalnya 

lahir dari kebutuhan manusia untuk berhubungan dengan kekuatan gaib dan kekuatan 

spiritual. Hal ini sangat jelas tercermin dalam penggunaan genta oleh Sang Pandita. 

Sebelum genta digunakan, Sang Pandita terlebih dahulu merapalkan puja mantra untuk 

nyantraka atau menstanakan manifestasi Tuhan, khususnya Dewa Iswara, ke dalam 

perangkat tersebut. Sakralisasi ini menunjukkan bahwa seni—dalam hal ini suara 

genta—tidak sekadar berfungsi sebagai alat bunyi, tetapi menjadi media religius untuk 

menghubungkan dunia fisik dengan dunia spiritual (Segara, 2000, hlm. 11–12). 

 

4. Makna Ideologi 

 Makna ideologis dari jenis-jenis suara genta Sang Pandita merupakan refleksi 

dari suatu sistem keyakinan yang telah dibangun dan dikonstruksi melalui tradisi 

kesusastraan Hindu yang mapan. Dalam konteks ini, ideologi dipahami sebagai 

kumpulan gagasan, keyakinan, dan nilai-nilai dasar yang membentuk pandangan dunia 

serta arah tindakan keagamaan umat Hindu (Althusser, 2008). Suara genta tidak hanya 

menjadi elemen estetis dalam upacara, tetapi juga mengandung struktur ideologis yang 

mencerminkan pandangan hidup dan kesadaran spiritual umat Hindu. Pola-pola suara 

yang dihasilkan oleh genta telah mengalami kodifikasi dalam kesusastraan suci, 

sehingga penggunaannya mengikuti kaidah simbolik dan filosofis yang mendalam. Hal 

ini menandakan bahwa suara genta adalah manifestasi dari tatanan kosmis dan spiritual 

yang telah disepakati dalam sistem kepercayaan Hindu. 

Secara ideologis, suara genta yang dibunyikan Sang Pandita dalam pelaksanaan 

yadnya mencerminkan nilai-nilai pengorbanan dan pengabdian yang luhur. Pertama, 

yadnya dipandang sebagai korban suci yang dilandasi oleh ketulusan dan keikhlasan 

hati. Dalam teks Bhagavadgītā (III.10), disebutkan bahwa "Dengan yadnya, ciptaan ini 

dahulu dikembangkan; dengan yadnya pula makhluk hidup berkembang" (Prabhupada, 

1983, hlm. 175), yang menekankan pentingnya pengorbanan sebagai fondasi kehidupan. 

Kedua, yadnya merupakan bentuk konkret dari pengabdian umat kepada Tuhan Yang 

Maha Esa dan menjadi jalan untuk mencapai keseimbangan eksistensial dalam hidup. 

Keseimbangan ini tergambar dalam konsep Tri Hita Karana, yaitu hubungan harmonis 

antara manusia dengan Tuhan (parhyangan), sesama manusia (pawongan), dan alam 

semesta (palemahan) (Nala et al., 2012, hlm. 153). 

Lebih lanjut, yadnya tidak hanya bersifat eksternal sebagai ritual, tetapi juga 

internal sebagai upaya pemurnian diri. Ia mencakup pengorbanan untuk diri sendiri 

(pengendalian diri dan disiplin spiritual), untuk sesama (pelayanan dan solidaritas 

sosial), serta untuk alam (pelestarian dan penghormatan terhadap lingkungan). Dalam 

praktiknya, yadnya meningkatkan kualitas hidup secara menyeluruh—baik fisik, 



 

186 

 

mental, maupun spiritual—karena menyelaraskan energi manusia dengan tatanan 

kosmis. Suara genta yang dibunyikan Pandita berperan sebagai pemantik getaran batin 

yang menyadarkan manusia akan posisi spiritualnya dalam jagat raya. Seperti 

ditegaskan oleh Sura (2005), “genta adalah lambang suara Tuhan yang menggetarkan 

semesta dan mengajak manusia untuk kembali ke kesadaran ilahiah” (hlm. 94). Dengan 

demikian, makna ideologis dari suara genta tidak hanya berada pada tataran simbolik, 

melainkan juga berfungsi sebagai wahana transformasi kesadaran spiritual umat Hindu. 

   

5. Keharmonisan Mikrokosmos dan Makrokosmos 

 Hidup dan kehidupan semua makhluk tidak dapat dipisahkan dari keberadaan 

alam semesta. Alam merupakan ruang tempat berlangsungnya seluruh proses 

kehidupan. Makhluk hidup dan alam menjadi dua unsur yang saling membutuhkan dan 

saling menopang. Alam memberikan segala kebutuhan hidup bagi makhluk, dan sebagai 

imbalannya, makhluk hidup—terutama manusia—memiliki kewajiban moral dan 

spiritual untuk menjaga kelestarian alam agar tidak rusak. Keseimbangan ini 

membentuk sebuah hubungan yang harmonis antara manusia dan alam, yang dalam 

Hindu dikenal sebagai harmonisasi antara bhuana agung (makrokosmos) dan bhuana 

alit (mikrokosmos). 

Harmonisasi tersebut dapat dicapai melalui landasan cinta dan kasih, sebagaimana 

tercermin dalam pelaksanaan upacara yadnya yang dipimpin oleh Sang Pandita. Konsep 

Tri Hita Karana menjadi dasar utama dalam menjalin hubungan suci antara manusia 

dengan Tuhan (parhyangan), dengan sesama manusia (pawongan), dan dengan alam 

(palemahan) (Nala et al., 2012, hlm. 156–157). Dalam dimensi spiritual, konsep sunya 

adalah kesadaran tertinggi ketika manusia menyatu dengan Paramasiwa. Kesadaran ini 

dipuja dalam kekawin oleh Danghyang Nirartha sebagai Sang Hyang Sekalatma, jiwa 

dari segala yang hidup, dan dilukiskan sebagai “Sang Saksat pinakesti ning manah aho” 

yang berarti “Ia yang tak ubahnya sebagai isi alam pikiran suci”, serta “Sang mawak 

ring tuturku” yang berarti “Ia yang mewujudkan alam kesadaranku” (Tim Penyusun, 

2005, hlm. 42). 

Kesadaran murni dalam Hindu disebut sebagai potensi murni yang tak terbatas, 

merupakan inti spiritual yang penuh kebahagiaan, kesederhanaan, dan rahmat (wara 

nugraha). Kesadaran ini dapat dialami melalui praktik meditasi, yang membawa 

manusia memasuki wilayah sepi murni dan kesadaran nurani. Dalam kesunyian jiwa, 

atman (roh individu) bersatu dengan Brahman (roh semesta). Taittiriya Upanisad 

menyatakan bahwa “Dia yang mengetahui Tuhan (Brahman) yang adalah Kebenaran, 

Kesadaran, dan Kebahagiaan Tak Terbatas [...] menikmati segala sesuatu yang 

diinginkannya dalam persatuan dengan Tuhan” (Radhakrishnan, 1994, hlm. 65).  

Berdasarkan hasil wawancara, fakta lapangan, serta ajaran pustaka suci Hindu, 

keharmonisan antara bhuana agung dan bhuana alit akan terjadi apabila terdapat cinta 

kasih dan keseimbangan dalam tiga hubungan eksistensial tersebut. Suara genta dalam 

upacara yadnya dipercaya sebagai simbol getaran kosmis, nada suara Tuhan yang 

menghubungkan manusia dengan gejala-gejala alam. Respon manusia terhadap 

perubahan lingkungan seperti cuaca dan kondisi sosial mencerminkan bagaimana suara 

Tuhan hadir melalui alam. Maka dari itu, keharmonisan hidup hanya dapat tercipta 

melalui kesadaran spiritual dalam menjaga keselarasan antara manusia dan alam 

semesta. 

 

 



 

187 

 

IV. SIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai jenis-jenis suara genta yang digunakan 

oleh Sang Pandita dalam muput upacara yadnya, ditemukan bahwa terdapat empat 

variasi utama: (1) Walatuk Ngulkul (tabuh siki), yaitu satu suara dalam satu ayunan 

genta; (2) Lembu Mangan Dukut (tabuh kalih), yaitu dua suara dalam satu ayunan; (3) 

Brahmara Ngisep Sari (tabuh telu), yaitu tiga suara dalam satu ayunan; dan (4) Bima 

Kroda, yang menyerupai tabuh telu tetapi menghasilkan suara yang tidak beraturan atau 

ekspresif. Setiap jenis suara ini tidak hanya menjadi ritme ritual, melainkan juga sarat 

makna simbolik dan spiritual dalam struktur upacara. 

Fungsi suara genta dalam konteks ritual Hindu Bali sangat beragam. Selain 

sebagai perlengkapan wajib Sang Pandita, genta berperan sebagai media pemujaan yang 

mengharmoniskan suara sukma dan fisik. Suaranya menjadi pengantar yadnya, sebagai 

bentuk komunikasi nonverbal kepada Tuhan, serta sebagai penanda tahapan upacara. 

Suara genta juga menciptakan perpaduan dan konsentrasi antara mantra yang dilafalkan 

dengan vibrasi nada, yang secara simbolis dipercaya sebagai suara Tuhan itu sendiri. 

Lebih jauh, suara genta diyakini menghasilkan getaran kosmis yang mampu menyentuh 

dimensi spiritual alam semesta. 

Makna teologis dari suara genta mencerminkan keyakinan Hindu terhadap sifat 

Tuhan yang henoteistik dan politeistik—di satu sisi mengakui Dewa Iswara sebagai 

yang tertinggi, dan di sisi lain memuliakan manifestasi Dewa Trimurti. Dimensi 

integritas spiritual hadir dalam ketulusan hati Pandita serta kepercayaan umat. Aspek 

teo-estetika tercermin dalam keindahan suara genta yang berpadu dengan mantra dan 

persembahan (banten), menciptakan pengalaman sakral. Sementara itu, dari sisi 

ideologis, yadnya dipahami sebagai bentuk pengorbanan suci dan pengabdian tulus 

kepada Tuhan. Keseluruhan makna ini berpuncak pada terciptanya harmoni antara 

mikrokosmos (diri) dan makrokosmos (alam), sejalan dengan ajaran Tri Hita Karana. 

 

Daftar Pustaka 

Alex Sobur. 2009. Semiotika Komunikasi. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Althusser, L. (2008). On Ideology. London: Verso. 

Anom, I G N. 1967. Fungsi Genta (kutipan Thesis). Penerbit Offset Ria. Denpasar.  

Bahasa Lontar aji gurnita. Denpasar: Kantor Dokumentasi Budaya Bali. 

Bahasa Lontar prakempa. Denpasar: Kantor Dokumentasi Budaya Bali. 

Bahasa, T. P. K. P. P. dan P. (Ed.). (1991). Kamus Besar Bahasa Indonesia (Kedua). 

Balai Pustaka. 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. (1991). Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(Edisi ke-2). Jakarta: Balai Pustaka. 

Depdiknas. 2005. Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi III. Jakarta: Balai Pustaka 

Jha, G. (1995). Hindu Sound Symbolism and Ritual. Delhi: Nag Publishers. 

Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: 

Remaja Rosdakarya. 

Nala, Gusti Ngurah dan IGK Adia Wiratmadja. 2012. Murddha Agama Hindu. 
Denpasar: Upada Sastra.  

Nala, I. B., Sudharta, I. M., & Wiana, I. N. (2012). Tri Hita Karana: Landasan 

Konseptual, Filosofis dan Aplikatif dalam Pembangunan Berkelanjutan. 

Denpasar: Widya Dharma. 

Parimita, A. A. (2020). Peran Sulinggih dalam Upacara Yadnya di Bali. Denpasar: 

Udayana University Press. 



 

188 

 

Prabhupada, A. C. Bhaktivedanta Swami. (1983). Bhagavad-gītā As It Is. Los Angeles: 

The Bhaktivedanta Book Trust. 

Pudja, G. (1999). Upadesa: Ajaran-Ajaran Pokok Agama Hindu. Surabaya: Paramita. 

Pudja, Gede. 1999. “Theology Hindu (Brahma Widya). Surabaya: Paramita 

Radhakrishnan, S. (1994). The Principal Upanishads. New Delhi: HarperCollins 

Publishers India. 

Segara, Nyoman Yoga. 2000. Mengenal Barong Dan Rangda. Surabaya:  Paramita. 

Sidemen, Ida Bagus Purwa. 2019. Perangkat Pemujaan Sulinggih Saiwa Baudha 

Bhujangga Waisnawa. Denpasar: UNHI PRESS. 

Suarna, I. W. (2017). Simbol dan Makna Perangkat Upacara Hindu di Bali. Denpasar: 

Pustaka Bali. 

Sudharta, I. B. (2001). Bhagavadgita dan Filsafat Hindu. Surabaya: Paramita. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Sura, I. B. (2005). Simbol dan Makna dalam Ritual Hindu Bali. Denpasar: Paramita. 

Tim Pengembangan Bahan Pustaka Budaya Bali. 1998. Alih Aksara dan Alih 

Tim Pengembangan Bahan Pustaka Budaya Bali. 1998. Alih Aksara dan Alih 

Tim Penyusun. (2005). Kekawin Dharma Sunya: Pemujaan terhadap Paramasiwa. 

Denpasar: Dinas Kebudayaan Provinsi Bali. 

Titib, I. M. (2003). Veda dan Upanishad: Sumber Filsafat Hindu. Surabaya: Paramita. 

 

 

 

 


