
 

189 

 

 

 
 

Analisis Ekologi Arsitektur Bali Dalam Lontar Asta Kosala Kosali  

di Desa Delod Peken Tabanan 

 

I Made Adi Purna Jaya 

UHN I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar 

wayanbali2105@gmail.com  

 

Abstrak 

arsitektur Bali banyak terbuat dari batu-batuan alam dan jenis kayu tertentu yang 

kesemuanya dipilih secara bijak berdasarkan atas kepercayaan terhadap manfaat dan urgensi 

penggunaanya. Disisi lain, arsitektur Bali juga sangat memperhatikan kondisi tanah maupun 

topografis yang nantinya dipergunakan sebagai dasar atau lahan dari pembangunan secara utuh 

dari berbagai klasifikasi arsitektur tradisional Bali. Bahkan secara estetis, terdapat beberapa 

ukiran ataupun ornamen tertentu dalam arsitektur Bali yang terinspirasi dari kondisi alam. 

Sehingga, dapat dikatakan bahwa berbagai hal bersifat teknik maupun estetik dalam 

pembangunan arsitektur Bali. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang bertujuan 

untuk memperoleh gambaran banguan di Bali sesuai dengan arsitektur masyarakat Bali. Data-

data dikumpulkan melalui studi kepustakaan dan observasi selanjutnya dilakukan reduksi 

untuk mendukung hasil yang diinginakan. Struktur Bahan Penyusun arsitektur Bali 

menguraikan mengenai bahan apa saja yang digunakan dalam membuat bangunan Bali, selain 

itu juga, kedua merupakan konsep tata ruang arsitektur bali rumah Bali harus sesuai dengan 

aturan Asta Kosala Kosali, yang mengatur tata letak ruang dan bangunan. Rumah Bali tidak 

merupakan satu kesatuan dalam satu atap tetapi, terbagi dalam beberapa ruangan yang berdiri 

sendiri.  Pola bangunan dalam kompleks rumah Bali diatur menurut konsep arah angin dan 

sumbu Gunung Agung, yang diyakini sebagai tempat bersemayamnya para dewa dan leluhur 

suci mereka. Ketiga adalah konsep ukuran bangunan arsitektur Bali merupakan aturan 

penataan bangunan yang diukur berdasarkan ukuran tubuh pemilik rumah, selanjutnya 

Konsep Religi dimana Bangunan arsitektur asli Bali tidak terlepas dari bentuk-bentuk ritual 

keagamaan yang dilaksanakan, selain kental dengan bentuk bangunan yang bercorak Bali dan 

lebih menekankan kepada keagamaan Hindu bangunan Bali juga tidak dapat dipisahkan dari 

sentuhan ritual. Bagi masyarakat Bali ritual yajna merupakan taksu bangunan. 

 

Kata kunci: Bangunan Bali, Asta Kosala Kosali. 

 

Abstract 

Balinese architecture is often constructed from natural stone and specific types of 

wood, all of which are carefully selected based on the belief in their benefits and the urgency 

of their use. Furthermore, Balinese architecture also pays close attention to soil and 

topographical conditions, which serve as the foundation or land for the complete construction 

of various classifications of traditional Balinese architecture. Aesthetically, several carvings 

and ornaments in Balinese architecture are even inspired by natural conditions. Therefore, it 

can be said that various technical and aesthetic aspects of Balinese architectural development 

are involved. This qualitative research aims to obtain a depiction of Balinese buildings in 

accordance with Balinese architecture. Data were collected through literature review and 

mailto:wayanbali2105@gmail.com


 

190 

 

 

observation, followed by reduction to support the desired results. The Structure of Balinese 

Architectural Materials explains the materials permitted for use in Balinese buildings. Second, 

the Spatial Concept of Balinese Architecture. Balinese houses must comply with the Asta 

Kosala Kosali rules, which govern the layout of rooms and buildings. Balinese houses do not 

form a single unit under one roof. Instead, they are divided into several independent rooms. 

The building patterns within Balinese houses are arranged according to the wind direction and 

the axis of Mount Agung, believed to be the abode of the gods and their sacred ancestors. 

Third, the Balinese architectural building size concept, which is a rule of building arrangement 

based on the homeowner's body size, is followed by the religious concept, where authentic 

Balinese architecture is inseparable from the forms of religious rituals performed. Besides 

being strongly influenced by Balinese architecture and emphasizing Hinduism, Balinese 

buildings are also inseparable from ritual influences. For the Balinese, the yajna ritual is a 

form of building taksu (charity). 

 

Keywords: Balinese Buildings, Asta Kosala Kosali. 

 

 

I. PENDAHULUAN 

Aspek ekologi atau lingkungan terinternalisasi dalam arsitektur tradisional Bali. Hal ini 

menunjukkan bahwa, ekologi di Bali tidak hanya terbatas antara hubungan manusia dengan 

lingkungannya atau ulasan mengenai kondisi alam semata. Arsitektur merupakan perwujudan 

kebudayaan masyarakat Hindu di Bali, sebagai acuan terhadap tercapainya keselarasan dan 

integrasi, baik terhadap manusia, lingkungan, maupun terhadap alam semesta. Arsitektur Bali 

sering dipandang memiliki kekhasan tersendiri yang dinilai dari muatan ekologi didalamnya. 

Kondisi dilapangan menunjukkan bahwa, arsitektur Bali banyak terbuat dari batu-batuan alam 

dan jenis kayu tertentu yang kesemuanya dipilih secara bijak berdasarkan atas kepercayaan 

terhadap manfaat dan urgensi penggunaanya. Di sisi lain, arsitektur Bali juga sangat 

memperhatikan kondisi tanah maupun topografis yang nantinya dipergunakan sebagai dasar 

atau lahan dari pembangunan secara utuh dari berbagai klasifikasi arsitektur tradisional Bali. 

Bahkan secara estetis terdapat beberapa ukiran ataupun ornamen tertentu dalam arsitektur Bali 

yang terinspirasi dari kondisi alam. Sehingga, dapat dikatakan bahwa berbagai hal bersifat 

teknik maupun estetik dalam pembangunan arsitektur Bali sangat memperhatikan unsur 

ekologi secara universal (Sari dan Kusuma, 2020: 88) 

Analisis ekologi arsitektur Bali dalam lontar asta kosala-kosali mendorong terciptanya 

masyarakat Desa Delod Peken yang berbudaya dan memiliki semangat ekosentris. Pelestarian 

budaya lahir dari konsistensi untuk membangun pola hunian dengan mempertahankan gaya 

arsitektur tradisional Bali. Aspek ekologi yang termuat dalam lontar asta kosala-kosali pada 

nantinya akan menstimulus kesadaran menghormati alam. Konteks menghormati alam dalam 

hal ini tertuju pada sisi bijak masyarakat Desa Delod Peken untuk memanfaatkan sumber daya 

alam guna menunjang pembangunan arsitektur Bali.  Disisi lain, membangun sebuah 

keyakinan bahwa pembangunan arsitektur Bali yang memanfaatkan sumber daya alam secara 

bijak, menandakan adanya internalisasi kekuatan Tuhan dalam unsur alam pada fisik arsitektur 

Bali itu sendiri. Sehingga, ekologi tersebut pada nantinya akan memberikan semangat dan 

pertimbangan matang bagi masyarakat Desa Delod Peken untuk tetap mempertahankan 

arsitektur Bali meski dalam penyempitan tata ruang. Pentingnya analisis terhadap ekologi 

arsitektur Bali dalam lontar asta kosala-kosali mendorong penelitian ilmiah sebagai langkah 

analisis. 

 

 

 



 

43 

 

 

I. METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang bertujuan untuk memperoleh 

gambaran bangunan-banguan di Bali sesuai dengan arsitektur masyarakat Bali. Data-data 

dikumpulkan melalui studi kepustakaan dan observasi selanjutnya dilakukan reduksi untuk 

mendukung hasil yang diinginakan. Beberapa data yang diperlukan juga diunduh melalui 

internet sehingga data yang diperoleh dapat lebih bervariasi dan komperhensif. Dalam 

penyajian hasil tulisan ini mendeskripsikan permasalahan yang di angkat sehingaa bisa 

memberikan pehamanan. 

 

II. PEMBAHASAN 

1. Konsep Struktur Bahan Penyusun Arsitektur Bali 

Keberadaan ilmu-ilmu agama di dalam arsitektur Bali ini dapat dilihat pada lontar-

lontar kuno yang berisi petunjuk, tata cara perencanaan dan pelaksanaan bangunan. Sebagian 

lontar tersebut kita kenal sebagai Hasta Bumi, Hasta Kosala Kosali, Hasta Patali, Sikuting 

Umah, Giwakarma dan lain-lain (Sumintardja, 1978). Catatan-catatan tersebut merupakan 

warisan dari masa kejayaan kebudayaan Hindu di Pulau Jawa pra Islam. Hal ini nampak dari 

pahatan relief di candi-candi Jawa banyak yang memiliki kesamaan dengan bangunan Bali kini. 

Orang Bali sangat lekat dengan arah mata angin, hal ini terbawa juga dalam pengorientasian 

bangunan dan lingkungannya. Konsep arah di Bali mengacu pada apa yang disebut nawa 

sanga, sembilan mata angin. Arah utara disebut kaja, ke gunung, dengan acuan Gunung Agung. 

Arah ini merupakan arah yang suci, tempat dewa-dewa bersemayam. Sebaliknya arah selatan, 

kelod, ke laut, merupakan arah kematian. Arah ini identik dengan Dewa Siwa, Sang 

Penghancur. Untuk sebagian kecil masyarakat Bali yang mendiami Pulau Bali bagian utara, 

arah ini menjadi terbalik. Kaja terletak di selatan karena Gunung Agung yang dianggap setara 

Mahameru berada di sekitar sentral dari pulau kecil tersebut. Arah kelod di utara, mengacu 

pada laut di utara Pulau Bali.  

Setiap unsur bangunan dan pekarangan rumah tradisional Bali mempergunakan sikut 

dari bagian-bagian tubuh manusia seperti telapak kaki, telapak tangan, Panjang tangan dan lain 

sebagainya seperti kutipan lontar berikut: 

Papusuh nga. kayu, ampru nga. gumi, ati, nga. gêni, ungsilan nga. air. Mangkana denta 

umidep. Tan papilih warah ayu, nga. wera. Nga. Nda. Nga, witji. Nga. śarīra Ayu, nga. 

lewih ing undagi, kadadya, wre, nga. Siwa, nda. nga. wit gi, nga. Śarīra Muwah tingkah 

ing anggawe sunduk, sunduk dawa pawitanya, kayatnakna denta umidep. Marep wetan, 

dalikakna wawayangan ikang sunduk rumaga Sang Hyang Simara, ikang sasaka rumaga 

Sang Hyang Ratih, parakakna patêmunnya. Ma. Ang, U, Ah U, Om. Nanghing ikang 

sunduk lawan sasaka ika, dyusakna rumuhun, kramasakna, lingakna. Sadsadin !alang, 

raris wastra in sapuradeg, lanang istri, asepin. Wus mangkana lumekasa sira angekacita 

den apênêd. Ayuwa korup. Mangkana kramanya. Telas. 

Lontar Asta Kosala Kosali 4a 

Terjemahan: 

Jantung adalah kayu, empedu adalah bumi, hati adalah api, buah zakar adalah air. 

Demikianlah caramu berpikir. Bila engkau tidak memilih petunjuk yang baik, itu 

serampangan namanya. Nda artinya pohon, gi, rtinya badan, Ayu artinya undagi yang 

mulia. Maka wu artinya Siwa, nda artinya pohon, gi artinya badan. Dan caranya 

memasukkan sunduk, mulai dengan sunduk panjang, hati-hatilah c'ehmu berpikir, 

menghadap ketimur, lihat bayangan matahari. Sunduk itu berpribadi Sang Hyang Smara, 

tiang berpribadi Sang Hyang Ratih. Rapatkan pertemuannya. 

Mantra: 

Ang, U, Ah. U, Om. Dan sunduk dan tiang itu supaya dimandikan terlebih dahulu, 

dikeramas, diminyaki, seka dengan lalang, lalu dikenakan kain selengkapnya, laki, 



 

44 

 

 

perempuan, diberi dupa. Sesudah itu, hendaknya engkau mulai memusatkan pikiran 

dengan santun. Jangan tertukar. Demikian caranya.  

 

Melalui kutipan lontar di atas dapat dijelaskan secara singkat bahwa bagian dari tubuh 

manusia merupakan perlambang dari bahan pembuat bangunan rumah yang akan di tempati 

oleh manusia, melalui system tersebut tentu akan muncul rasa menghargai bangunan dan 

mengagungkan bangunan yang dibuat sebagai salah satu upaya untuk menghargai alam. Selain 

mencerminkan simbul bahan baku pembuat bangunan adalah bandan manusia dalam lontar 

Asta Kosala Kosali juga dijelasakan secara detail mengenai ukuran ukuran bangunan sebagai 

patokan dalam mebuat bangunan Bali meliputi ukuran tinggi tiang, tinggi atap, jarak antar 

bangunan, seperti kutipan berikut: 

Iti sikut ing yasa, kaweruhakna de sang amangun yasa, pawitan sasaka ika, panjangnya 

tekeng jebar nga yeba wilangakna. 

Yan panjang nya,21, rai, jêbarnya, 5, guli, Pañca Brahmā Sandhi nga Tuna satengah 

guli, Sigra Pramada, nga. Yan pêtang guli. Catur Rag- Jñāna nga. Yanya mahurip 

sacaping muwang setengah rai, Sang Hyang Udhayagêni muka, nga. 

Yanya, 20, rai, Sang Hyang Kundabyuh, nga. Yanya maurip sacaping mwang satengah 

rai, Sang Hyang Sidana, nga. Panjangnya. 22, rai, añari sawatara. Sacaping mwang 

satengah rai, Sang Hyang Kumarātdhana nga. Muwah bais bawak wilangên 

pañjangnya, yaning duwang sirang, Sang Hyang Yagada nga. Yaning telung rai, Sang 

Hyang Tiga susah, nga Butul ikang sasaka, Sang Hyang Bagarat nga. 

Malih ikang rongan bawak, pet ikang jro tulung bawak dadi dawa, pet pada jro, Sang 

Hyang Suntagimanik nga. 

Lontar Asta Kosala Kosali 1a 

 

Terjemahan: 

 

Ini ukuran balai, hendaknya diketahui oleh yang membangun balai, mulai dari tiang, 

panjang dan lebarnys supaya dihitung. 

Bila panjangnya, 21 rai (muka), lebarnya,5, guli, Pañca Brahmā Sanddhi namanya. 

Bila kurangnya setengah guli, Sighra Pramada namanya. Bila empat guli, catur Rāga 

Jñāna Namanya Bila mempunyai urip satu caping dan setengah rai, Sang Hyang 

Udayaggênimuka, namanya. Bila 20 rai, Sang Hyang Kundabyuh namanya. Bila 

mempunyai urip satu caping dan setengah rai, Sang Hyang Sidana namanya. Panjangnya 

22 rai, kurang lebih satu nyari, satu caping dan setengah nyari, Sang Hyang Kumaradhana 

namanya. Dan kaki yang pendek, hitunglah panjangnya, bila dua sirang, Sang Hyang 

Yagada namanya. Bila tiga rai, Sang Hyang Tigasusah namanya. Tembusan. tiang, Sang 

Hyang Bagarāt namanya. Dan lagi ruangan pendek, ambilah di tengah-tengah, nya, 

Pendek menjadi panjang, ambil sama-sama di tengah-tengah, Sang Hyang Suntagi manik 

Namanya. 

 

Petikan lontar  di atas memberikan tuntunan bagi umat Hindu terkait dengan ukuran 

pembangunan bale. Bale merupakan nama pokok dari bangunan Bali yang berfungsi sebagai 

hunian. Jenis Bale dalam tatanan arsitektur Bali beranekaragam, mulai dari bale dangin, bale 

daja, bale dauh, bale delod, bale gede, bale singasari, bale gede, dan bale saka ulu. Petikan 

lontar di atas, juga memberikan ragam ukuran mengenai sikut pembangunan bale. Masing-

masing sikut memiliki aspek teologi tersendiri. Hal ini juga memberikan indikasi bahwa, lontar 

asta kosala kosali memberikan pilihan kepada pembaca atau penggunanya untuk melakukan 

pembangunan bale dengan ukuran yang beradaptasi dengan ketersediaan lahan tempat 

membangun bale itu sendiri.    



 

45 

 

 

Setiap ukuran atau sikut dalam Bahasa Bali memiliki arti dan nama yang berbeda, tentu 

akan memiliki fungsi yang berbeda pula. Sikut dalam Lontar Asta Kosala Kosalih lebih 

menekankan kepada ukuran detail mengenai bangunan Bali serperti halnya pembuata bale yang 

dijelaskan pada kutipan lotar tersebut. Bangunan Bale Bali terlebih dipergunakan sebagai Bale 

adat tentu fungsi utamanya adalah melaksanakan serangkaian kegiatan adat, selain itu 

bangunan-bangunan tersebut juga dipercaya memberikan vibrasi kepada pemilikinya seperti 

ketenangan pikiran dan rasa nyaman berada dalam lingkungan rumah, sesuai dengan kutipan 

lontar berikut: 

Kunang ikang sukat, den prayatnākna anibahakna, ayuwa pet lewih ring sor, ala ika, 

bhaya kacarik nga., yan genahing wwang agering, enggal pêjah. Yen pet lewih ring 

luhur, ayu ika, citraśuddhi nga. 

Yan gunah ing wwang agering, enggal waras. Nyan tingkah ing amelaspas yaśa, lwirnya 

: Suci asoroh, gênep sakrama ning suci kadi nguni., muwah tumpeng putih kuning,2, 

bungkul. Iwaknya ayam putih siyungan, sapêlaken, pinanggang. Malili tumpeng agung, 

1, iwak nga itik ginuling,1, jangan gile sakawali, sajang tan sinaringan, pangulapan, 

pangambeyan pada .1. muwah banten. il. tanding. Pêras, lis, 1. tulung, 7. sasayut 

sahanane wénang, maduluran prayaścitta, panyênêng, 1. têhênan,1. Têlas mangkana. Iti 

mantram pamelaspas, salwir ing amelaspas, bale, lumbung, kori, kayangan,meru,salwir 

ing wawangunan,nga. 

Terjemahan: 

Adapun ukuran itu hendaknya engkau hati-hati memakainya. Janganlah mengambil 

ukuran lebih di bawah, bahaya itu, Bhaya kacarik, namanya. 

Kalau itu tempat tinggal orang yang sedang sakit, maka akan cepat meninggal.Bila 

mengambil ukuran lebih di atas, adalah baik, Citraśuddhi namanya.Bila itu tempat 

tinggal orang sakit, akan cepat sembuh. 

Inilah cara melaspas balai, yaitu: 

Satu paket süci, lengkap sebagaimana persyaratan suci seperti tadi. Dan tumpeng 

berwarna putih kuning, 2, buah Dagingnya ialah daging ayam putih siyungan yang jantan 

dan betina, yang dipanggang. Dan tumpeng besar, 1, dagingnya ialah itik yang diguling 

1; sayur gile satu kuali; tuak yang tidak disaring ; pangulapan, pangambeyan, masing-

masing 1 buah :Dan banten, 11. tanding; peras lis 1 buah; tulung 7 buah; sesayut yang 

ada dapat dipakai, diiringi prayascita, panyênêng 1 buah, têhênan 1 buah. 

Selesai seperti itu. Ini mantra untuk melaspas, sesegala jenis melaspas, seperti balai, 

lumbung, pintu gerbang,tempat pemujaan,meru,segala jenis bangunan (tim penyusun, 

2007:18). 

 

Petikan lontar di atas memberikan tuntunan tentang etika proporsional terhadap ukuran 

bangunan secara vertikal. Aktivitas pembangunan di bagian atas, disarankan lebih besar 

ukurannya dibandingkan dengan bagian bangunan bagian bawah. Alasan logis terkait dengan 

hal tersebut, menjurus pada sisi estetik bangunan Bali yang akan terlihat lebih megah apabila 

memiliki ukuran sedikit lebih besar di bagian atas. Ukuran yang lebih besar dibagian atas, 

umumnya berlaku pada bangunan dengan fungsi hunian seperti bale. Ukuran bagian atas yang 

lebih besar dalam bangunan Bali memiliki fungsi untuk melindungi bagian bawah dari paparan 

sinar matahari berlebih serta percikan hujan (tampias). Dengan demikian, bangunan bagian 

bawah akan lebih awet secara fisik sebab terhindar dari pengikisan baik yang disebabkan oleh 

hujan maupun sinar matahari tersebut. Perhitungan tersebut kemudian diikat dengan 

konsekwensi bersifat mitologis seperti akan cepat meninggal apabila penghuninya sedang 

dalam keadaan sakit.   

Perhitungan ukuran bangunan adat Bali akan mempengaruhi kesejahteraan pemiliki 

rumah. Melalui kutipan lontar tersebut dijelaskan bahwa ukuran dari bangunan yang 



 

46 

 

 

kekurangan ukuran ataupun kelebihan ukuran akan berpengaruh terhadap Kesehatan pemilik 

rumah. Bahkan dijelaskan pula akan berakibat patal atau mempercepat kematian jika bangunan 

yang salah ukuran tersebut di tempati oleh orang yang sedang sakit. Hal inilah yang 

memberikan nilai/ taksu pada bangunan bali sehingga terlihat baik, bagus, dan berwibawa 

Ketika bangunan yang di bangun tepat baik dari tata letak dan ukuran dari bangunan tersebut. 

Seperti dalam kutipan lontar berikut: 

Astawāra anaksenin, Ki, I, Gu, Ya, Lu, Bra, Ka, U, Sami Sangawāra anakşerin. Da, Ja, 

Gi, Na, O, E, U, Tu, Da. Orm namastubhagawan Agni, Namaste Bhagawan Ari, namaste 

Bhagawan Isa, sarwabhaksa utasanam, Brahmā Wisnu Maheswara, śantika pastika 

wera, rahşanañcā bhicarukam, suksma mūrti mahāśratam. Siwaravi sadā jñānam. 

Omkāra namaste ya namah swāhā. Om indah ta kita bhatāra Śangkara, kita kinon kita 

den añjanma denira Bnatāra Guru mandadi po kita kayu, tumurun ta kita ring Ibu 

Prêthiwi mawod mabungkah, masemi ta gê lêmah, (?), Siddhir astu astu tathā astu astu//. 

Iti Asta Kosali samāpta, nga. payoganira Sang Hyang Swakarma, ngawétwang sikut bale 

ring pakarangan, ring pakubwan, bale sakapat, bale sakanêm, bale bandung, bale 

sumanggen, bale pagambwan, bale makādi bale pañcarêși, bale sangarêşi, muwah 

lumbung ungwa ning parika. Muwah bale utama, nemakawenang ngangge, unggwakna 

ring sanggar, lwirnya, bale sumanggen, gedong catu, mañjangan saluwang, taksu, bale 

piyasan, telas. Prathiwi ring Hyang. 

Lontar Asta Kosala Kosali 2b 

 

Terjemahan: 

 

Astawara anaksenang si, 1 Gu, Ya, Lu, Bra, Ka, U, Sami Sangawara anakserin. Da, Ja, 

Gi, Na, O, E, U, Tu, Da. Om namasta Bhagawan Agni, Namaste Bhagawan Ari, namaste 

Bhagawan Isa, sarwabhaksa utasanam, Brahmā, Wisnu, Maheswara, śantika pastika 

Dewa, rahşanañcā bhicarukam, suksma mūrti mahāśratam. Śiwaravi sadā jñānam. 

Omkāra namaste ya namah swāhā. Om indah ta kita Bhatara Sangkara. Kita kinon kita 

den añjanma denira Bhatara Guru mandadi po kita kayu, tumurun ta kita ring ibu Prêthiwi 

mawoh mabungkah, masemi ta gê lêmah, (?), Sidanir astu astu tathā astu astu //. 

Demikianlah Asta Kosali berakhir, Yoga Sang Hyang Swakarmma. Melahirkan sikut 

(ukuran), balai di pekarangan, di perumahan, seperti balai bertiang empat, balai bertiang 

enam, balai bandung, balai sumanggen, balai tempat pementasan gambuh, dan juga balai 

pañcarêşi, balai sangarêşi, dan lumbung tempat padi. 

Dan balai yang utama, yang berhak dipakai, tempatkan disanggah yaitu balai sumanggen, 

gedong catu, mañjangan salwang, taksu, balai tempat menghias. Terakhir : Prathiwi 

untuk Hyang. 

 

Dari kutipan lontar di atas dapat disimak mengenai susunan arsitektur Bangunan Bali 

yang harus ada pada areal bangunan utama seperti Bale Bandung, Lumbung, Bale Sekaa enam, 

Merajan, Dapur, dan bangunan pendukung lainnya. Bangunan-bangunan tersebut hendaknya 

di tata dengan baik sesuai dengan arah pekarangan rumah atau pintu keluar serta tata letak hulu 

(arah yang disucikan) baru bisa menentukan ukuran pintu keluar yang baik sesuai dengan 

perhitungan ukuran pekarangan rumah dalam lontar Asta Kosala Kosali. 

Konsep tatanan rumah Bali memiliki kemiripan dengan di Jawa yang didasari atas 

konsep antropomorf. Jika di Jawa digunakan pengandaian kepala-badan-kaki, orang Bali 

menggunakan Wastu Purusha Mandala yang digabungkan dengan sistem mata angin. Wastu 

Purusha Mandala adalah konsep spiritual yang mengatur area lahan. Mandala merupakan 

diagram kosmik di mana Wastu Purusha termanifestasi. Wastu Purusha menunjukkan derajat 

kepentingan dari site di mana kepalanya (menunjukkan kesadaran dan pikiran) yang 



 

47 

 

 

menghadap ke tanah berada pada arah timur laut sementara kakinya (kekuatan dan stabilitas) 

berada di barat daya. Pusarnya merupakan titik tengah dari site, tangan berada di barat laut dan 

tenggara (gerak dan energi). Wastu Purusha dikatakan lahir dari keringat Dewa Siwa ketika 

Sang Dewa berjuang melawan si jahat Andhaka. Orang Bali menempatkan pamerajan -

bangunan pemujaan di lingkungan rumah- di posisi kepala sementara dapur di posisi kaki.  

Rumah yang areanya dilindungi oleh tembok penyengker yang masif sifatnya, dimasuki 

melalui gerbang sempit yang disebut angkul-angkul. Pada bangunan yang lebih megah seperti 

pura misalnya, fungsi serupa diganti oleh candi bentar. Tipikal gerbang di Bali, di belakang 

angkul-angkul tersebut ditempatkan tembok kecil penolak pengaruh buruk dari roh jahat yang 

disebut aling-aling. Di dalam lingkungan tembok penyengker terjajar fungsi- fungsi rumah 

dengan lokasi spesifiknya masing-masing tersusun berdasarkan mata angin dan konsep dari 

Wastu Purusha di atas. Pamerajan atau pura keluarga terletak di bagian timur laut sementara 

sedikit ke barat, masih di utara lahan terletak meten, rumah utama tempat kepala keluarga dan 

istrinya tinggal. Fungsi dengan hierarki yang lebih rendah tersusun ke arah selatan (kelod) 

sementara lumbung dan dapur terdapat di tempat yang paling selatan, seperti terlihat pada 

gambar no 4.2 di bawah ini: 

Bentuk karang perumahan yang notabene persegi empat, akan diisi dengan beberapa 

bangunan yang tersebar di empat arah yakni di bagian timur laut dari pekarangan rumah adalah 

posisi sanggah atau tempat suci, di bagian utara adalah bale daje baik berupa bale mandung 

ataupun gagedongan, di bagian barat di bangun bale dauh, diselatan terdapat paon (dapur), 

lumung atau jineng (tempat menyimpan padi), tempat memelihara ternak seperti babi. Posisi 

bangunan sebagaimana gambar di atas memang memerlukan lahan yang cukuo luas, sehingga 

keberadaannya saat ini hanya dapat ditemui di areal pedesaan yang praktik pembangunannnya 

konsisten menerapkan sikut Bali. Sikut penempatan bangunan dalam karang paumahan 

sebagaimana digariskan dalam lontar asta kosala-kosali pada dasarnya menjadi aspek penting 

yang harus diperhatikan ketika melakukan pembangunan, hal ini didasarkan atas petikan lontar 

asta kosala kosali di bawah ini.  

 

Lwir ing sikut ika, panjangnya, adepa asta musti, kang adrewe umah juga wêrang, nora 

wenang kang wwang wanehan Tingkah añikut, ring purwwa rumuhun, 9 dêpa aşta muști, 

ring uttara, 8 depa asta amuşti, lembunga. Umah brāhmana bhujangga, wiku, pandita, 

wenang. yan manemu dwaja, jêroan dewa wenang umah satriya, weşya, tuladangka 

agung. Muwah umah wang tani, soroh pratakjana, sapara para wenang. Malih 

kéngêtakna pamikute kaja kelod, mwang kangin kawuh, luwirnya, kangin kauh, 14 depa 

asta samuşti, kaja kêlod, 15. depa asta samusti layu, lembu gajah, nga. Umah brāhmana 

bhujangga, pandita, wiku pada wenang. Yaning 14, kaja kêlod 13, kanging kawuh, 

dwaya nga. Jeroan dewa, sanggah, paryyangan, pada wenang. Yaning 12 kaja kêlod, 11 

kangin kawuh, ala ika, wreksa nga. Umah prebali, prabekel, pande, wang tani, pakatik 

pada wênang. Yaning, 11 kaja kêlod, 10 kangin kauh, rahayu ika, gajah nga. Umah 

brahmana wenang yaning, 10 kaja kêlod.. 9 kangin kawuh, rahayu ika, dwaja nga. Jero 

dewa wenang, yaning 9 kaja kêlod, 8 kangin kawuh, rahayu ika, singha nga. Umah 

satriya wenang, yaning 8 kaja kêlod, 7 kangin kawuh, rahayu ika, wreksa nga. Umah 

prabali wenang. Telas samangka. Kunang yan sira arep anglarakan sikuit iki, pada 

wenang tuna lewihan. Yan arep ne agengan, tikēlakna aniwakaken sikut. Yan arep 

nealitan, sapisan tiwakakna. Mawah yan kirangan pakarangan, wenang atutang ring 

uriping wawaran ika. 

Lontar Asta Kosala Kosali 1a 

 

Terjemahan: 

 



 

48 

 

 

Demikianlah bahayanya. Bila sikut itu sesuai, amat baik. Jenis sikut itu, panjangnya, satu 

depa delapan kepalan tangan yang memiliki rumah saja yang berhak (menjadi ukuran) 

tidak berhak orang lain. Lamanya nyikut (mengukur) lebih dahulu dari timur. 9 depa, 

delapan kepalan tangan Di utara 8 depa, delapan kepalan tangan, lembu namanya. Rumah 

brahmana, bhujangga, wiku, pandita berhak (untuk itu). Kalau mendapatkan dwaja, 

istana dewa, berhak rumah satriya, wesya sebanding dengan rumah besar dan rumah 

rakyat, orang kebanyakan setiap orang berhak. Dan supaya diingat cara nyikut utara, 

selatan dan timur, barat yaitu : Timur barat, 14 depa, delapan kepalan tangan. Utara 

selatan 15 depa, delapan kepalan tangan, semuanya baik, lembu gajah namanya. Rumah 

brahmana, bhujangga, pandita, wiku sama-sama boleh. Kalau 14 utara, selatan 13, timur 

barat, dewaya namanya. Istana dewa, sanggah, paryangan sama- sama boleh. Bila 12 

utara, selatan 11, timur barat, buruk itu, Wreksa Namanya Rumah prêbali, prabêkêl, 

pande, orang kebanyakan, tukang kuda sama-sama boleh. Bila 11 utara, selatan, 10 timur, 

barat, itu baik, Gajah namanya. Rumah brahmana boleh bila 10 utara selatan, 9 timur 

barat, itu adalah baik, Dwaja namanya. Istana dewa boleh, bila 9 utara, selatan, 8 timur, 

barat, itu baik, Singha namanya. Rumah satria boleh, bila 8 utara selatan, 7 timur, barat, 

itu baik, Wreksa namanya. Rumah prabali boleh. Demikianlah hal ini sudah selesai Bila 

engkau akan memakai sikut ini, sama-sama boleh di tambah atau dikurangi. Bila ingin 

yang lebih besar lipatkanlah penerapan pemakaian sikut itu. Bila ingin yang lebih kecil, 

sekali saja penerapannya. Dan bila kekurangan pekarangan, dapat disesuaikan dengan 

urip wawaran. 

 

Petikan lontar di atas memberikan ulasan mengenai ragam jenis istilah dan kualitas dari 

sebuah sikut (ukuran) dalam membangun hunian. Masing-masing ukuran yang diambil oleh 

pemilik rumah dalam membangun, pada nantinya akan melahirkan perbedaan nama. Perbedaan 

ukura dari sebuah sikut juga memiliki kualitas berbeda yang nantinya memberikan pengaruh 

tersendiri terhadap penghuninya. Perbedaan nama dan ukuran dalam sebuah sikut, tidak lepas 

dari aspek sosial yang melekat pada individu pemilik rumah. Masyarakat Bali dalam lintasan 

sejarah, masih konsisten memegang konsep catur warna (pembedaan masyarakat berdasarkan 

profesi) yang terdiri dari brahmana, ksatria, wesya, sudra. Masing-masing profesi diberikan 

pedoman sikut yang berbeda oleh lontar asta kosala-kosali, sehingga antara hunian bagi 

brahmana/wiku/bujangga misalnya, memiliki perbedaan apabila disandingkan dengan hunian 

prebali atau pejabat. 

Dalam memilih tanah untuk bangunan diusahakan yang miring ke timur atau utara, 

pelemahan datar (asah), pelemahan inang, dan pelemahan marubu lalah (berbau pedas). 

Adapun tanah yang harus dihindari sebagai lokasi membangun rumah yaitu tumbak rurung 

atau jalan, pintu keluar berpapasan dengan persimpangan jalan, karang yang dilingkari 

lorong, karang diapit lorong, karang di hulu Kahyangan, dua pintu masuk berdampingan 

sama tnggi, dan tanah hitam legam juga berbau busuk. 

Tanah yang dianggap tidak baik itu tetap bisa dibangun rumah tetapi harus diadakan 

upacara agama dan dibuatkan palinggih yang dilengkapi upacara pamarisuda, agar energi di 

rumah lebih positif, biasanya ada beberapa hal yang perlu diperhatikan. Misalnya bangunan 

yang terletak di timur lantainya lebih tinggi karena menurut masyarakat Bali, bagian timur 

dianggap sebagai hulu yang disucikan. Selain itu, dapur berada di arah barat yang sesuai 

dengan letak Dewa Api, dan sumur atau lumbung padi di timur atau utara dapur karena 

melihat posisi Dewa Air (Jaya:2020). 

Muwah hana pawilangan śesa, purwa ning sikut, adepa asta samuști, (sang) kaning ada 

sasukat, kadyasya sukat, ika ukur akna karinya rumasuk sesa, luwirnya ssa 1, 

unggwaning ratu. Śşa 2,umahing wong adagang Śşa 3, trisingha nga. Pañca nagara, 

mantri wenang. Śșa 4, catur sona, nga. umah breteh mwang dagang wenang. Sesa 5, 



 

49 

 

 

pañca goh, nga. umah ing wong śudra, pande wenang. Śisa 6, umah ing bandega, mwang 

wang pamesan wenang. Sesa 7, umah ing tani wenang. Sesa 8, uinah ing dagang wenang. 

Yan tan paśeşa kasilibing wangke nga. wenang umah ing wang kedi, wang salah para, 

salah ujar,wong pataka. Telas pawilangan ika. Iti pengembak pametu lawing kengêtakna 

sapara- nya mêtu tingkah ing anikut, saking jaba mbatang tali, kengêtakna sapara ning 

ala ayu nga. Yaning arep mangetan, saking pinggir lor denya. 

Lontar Asta Kosala Kosali 2a 

 

Terjemahan: 

 

Dan ada perhitungan sisa, awal sikut satu depa delapan kepalan tangan. Asalnya (?) ada 

ukuran, misalnya ukuran sembilan, itu ukurlah yang tertinggal yang termasuk menjadi 

sisa jenis. 

Sisa 1, tempat raja. 

Sisa 2, rumah pedagang. 

Sisa 3, trisingha namanya, boleh untuk panca nagara, mantri. 

Sisa 4, catur sona namanya, boleh untuk rumah brêteh (pembantu?) dan pedagang. 

Sisa 5, Pañca gon namanya, boleh untuk rumah śūdra, pande. Sisa 6, boleh untuk rumah 

tukang 

perahu, dan wang pamesan (tukang cuci). 

Sisa 7, boleh untuk rumah tani (orang kebanyakan). 

Sisa 8, boleh untuk rumah dagang. 

Bila tidak bersisa, kasilibing Wangke namanya, boleh untuk rumah wang kedi, wang 

nalah para (?), salah ucap, wang pataka (orang berdosa). Demikian perhitungan itu telah 

selesai. Inilah pembuka keluar pintu ingatlah jalannya keluar. Caranya nyikut 

(mengukur), bentangkan tali dari luar, ingatlah segala prihal baik buruknya. Bila 

menghadap ke timur dari pinggir utara tempanya. 

 

Dari kutipan lontar Asta Kolasa Kosali dijelaskan mengenai tata letak bangunan inti dari 

bangunan Bali, jenis bangunan apa saja yang ada di dalam areal perencanaan bangunan, arah 

bangunan atau arah pintu keluar menjadi titik tolak dalam penentuan struktur bangunan 

masyarakat Bali. Pengukuran bangunan atau sikut bangunan sesuai dengan siapa yang akan 

menempati. Secara umum dijelaskan bahwa sikut, adepa, anyari, atampak, harus menyesuaikan 

dengan ukuran penghuni rumah.  

 

2. Konsep Tata Ruang Arsitektur Bali 

Rumah Bali harus sesuai dengan aturan Asta Kosala Kosali, yang mengatur tata letak 

ruang dan bangunan. Rumah Bali tidak merupakan satu kesatuan dalam satu atap. Tetapi, 

terbagi dalam beberapa ruangan yang berdiri sendiri.  Pola bangunan dalam kompleks rumah 

Bali diatur menurut konsep arah angin dan sumbu Gunung Agung, yang diyakini sebagai 

tempat bersemayamnya para dewa dan leluhur suci mereka. Arah menghadap Gunung ini 

disebut kaja. Sebaliknya, hal-hal yang tidak dianggap keramat atau suci diletakkan ke arah laut 

yang disebut kelod. Sudut utara-timur adalah tempat yang suci, digunakan sebagai tempat 

pemujaan, yaitu pamerajan (pura keluarga). Sudut barat-selatan merupakan sudut yang 

terendah dalam tata-nilai rumah, yang merupakan arah masuk ke hunian. Pada pintu masuk 

(angkul-angkul) terdapat tembok yang dinamakan aling-aling. Fungsinya adalah sebagai 

penghalang pandangan ke arah dalam untuk memberikan privasi. Secara niskala aling-aling 

juga berfungsi dalam menjaga keharmonisan dan memberikan perlindungan dari energi 

negatif.  

 



 

50 

 

 

Perhitungan untuk jarak membangun bangunan yang satu dengan yang lainnya 

menggunakan patokan atau sikut dengan ukuran tapak kaki orang yang akan menempatinya. 

Patokan perhitungan dari pondasi bataran /baturan dengan sekian tampak ditambah dengan 

satu tampak ngandang (tampak kesamping) yang disebut dengan pengurip-ngurip yang artinya 

bangunan tersebut dapat hidup atau selalu memiliki jiwa karena sebuah bangunan memiliki 

kekuatan. Dalam Lontar Asta Kosali dijelaskan secara singkat menganai bahan baku yang 

dipergunakan untuk membuat bangunan seperti bangunan merajan, Bale saka 4,6,8, dll serta 

paon/dapur dan jineng. Tidak semua bahan baku kayu dapat dipergunakan untuk membuat 

merajan, dan tidak semua juga dapat dipergunakan untuk membuat dapur. 

Tata letak merajan yang merupakan tempat suci bagi umat Hindu di Bali sudah memiki 

pandangan dan keyakinan bagi umat Hindu di Bali dan telah tertanam pada konsep luaan teben 

/hulu hilir, letaknya tempat suci (merajan) dibagian yang mengarah Gunung dan terbitnya 

matahari. Bagi masyarakat penduduknya disebelah selatan gunung atau Bali selatan, maka 

mereka di sebelah timur laut. Mereka Umat Hindu berada disebelah utara gunung maka tempat 

sucinya akan diletakan pada sebelah tenggara atau memilih salah satu arah gunung atau 

terbitnya matahari. Letak pada tempat tersebut berdasarkan arah terbitnya matahari dan arah 

gunung sebagai dasar hulu untuk membangun tempat suci. Letak merajan atau sanggah 

dianggap letaknya sebagai hulu dan tempatnya tersuci. Membangun tempat suci merajan atau 

sanggah diharapkan juga mengambil posisi yang disebut Madu Muka yang artinya bahwa 

tempat suci merajan atau sanggah selalu diharapkan pada posisi yang paling tinggi atau arah 

gunung dan dapat melihat posisi laut sebagi hilir.  

Konsepnya segara giri, segara berarti laut dan giri artinya gunung. Memperhatikan 

dari tata letak atau posisi tempat suci merajan atau sanggah tersebut diatas ada disebelah kaja/ 

ulu. Arah gunung sebagai hulu dan kata kelod berarti ke hilir (Putra, 1981 : 159 ). Selain arah, 

pembuatan merajan atau sanggah juga di atur dalam Lontar Asta Kosali yakni penggunaan 

kayu yang baik yang dapat dipergunakan untuk membuat merajan. 

 

Yan ing atengah suwaka, lewih satengah leng suku bawak. Maurip acaping rahayu ika, 

Sang Hyang Durgga Asanti Mürtti nga. Awedi ikang bala phalanya tur siddhi ngucap, 

sakti tan kewuh, mas makweh, nghing gelis putung sang momah. Muwah pangalap ing 

rongan, petên jero ning sunduk bawak pinaro kalih, anggen jero sabagi, tēbahakna ping 

tiga, anggen jeroning sunduk dawa, pet pada jēro, Ika ngaran Suntagi Manik. rahayu 

ika, phalanya bohin pipis sang momah. Ingon-ingonan gelis dadi uttama ika. Têlas pitata 

ning sikut, kengêtakna den prayatna, aja hima-hima den ta amasang sikut. Nyan cacakan 

taru, kang wenang mange ring parhyangan, mwang ring sanggar, Iwir; Prabhu candana, 

patih manengön, aryya campaka. Demung kwanitan, tumenggung majegau, rangga 

suren. Lontar Asta Kosala Kosali 2a 

 

Terjemahan: 

Bila setengah tiang, lebih setengah leng (liang?) kaki pendek dengan urip satu caping. 

Itu adalah baik Sang Hyang Durgga Asanti Mürtti namanya. Bila berakibat kekuasaan 

akan takut dan apa yang diucapkan bertuah., sakti tiada yang disusahkan, emas banyak, 

tetapi cepat tidak mempunyai keturunan, yang berumah di sana. Dan pengambilan 

ruangan. Ambilah bagian dalam sunduk yang pendek, dibagi dua. Sebagian untuk bagian 

dalam, ukur tiga kazi tebah, untuk dipakai bagian dalam sunduk yang panjang, ambil 

sama-sama bagian dalam. Itu bernama Suntagi Manik. Itu adalah baik berakibat mudah 

mendapatkan uang yang tingai serumah disana, ternaknya cepat berkembang. Itu adalah 

uttama Aturan tentang sikut telah selesai hendaknya diingat dan berhati- hati. Janganlah 

lengah memakai sikut. Inilah perhitungan jenis kayu yang dapat dipakai paryangan, dan 



 

51 

 

 

sanggah, yaitu: Cendana adalah prabhu (raja), Manëngën adalah petih, Cempaka adalah 

arya, Kwanitan adalah demung, Majegau adalah tumenggung, Suren adalah rangga. 

 

Dari kutipan lontar tersebut dijelaskan kayu yang baik dipergunakan adalah kayu 

cendana sebagai simbul prabhu/ raja, kemudian kayu manengen, kayu cempaka, kayu 

kwanitan, kayu majegau dan kayu suren. sehingga hanya kayu kayu tersebut yang dapat 

dipergunakan sebagai bahan untuk membuat merajan atau sanggah. 

 

3. Konsep Religi 

Bangunan arsitektur asli Bali tidak terlepas dari bentuk-bentuk ritual keagamaan yang 

dilaksanakan, selain kental dengan bentuk bangunan yang bercorak Bali dan lebih menekankan 

kepada keagamaan Hindu bangunan Bali juga tidak dapat dipisahkan dari sentuhan ritual. Bagi 

masyarakat Bali ritual yajna merupakan taksu bangunan. Proses pembangunan rumah oleh 

masyarakat Bali yang sesuai dengan konsep Bangunan Bali tentu di awali dengan ritual terlebih 

dahulu seperti upacara ngeruak karang dan diakhiri dengan upacara melaspas bangunan, 

serangkaian proses itu di imbangi dengan pekerjaan pada bangunan. Dalam kutipan Lontar 

Asta Kosala Kosali dijelaskan secara singkat mengenai proses ritual dari menebang kayu yang 

akan di pergunakan untuk membuat rumah, berikut kutipan lontar Asta Kosala Kosali: 

Kapatyaning kayu-kayu,ulihakna maring purusa. Nga, akasa yan ring bhuwana alit, nga. 

Agra ring rambut. Kalingganya sira sang Wiswakarma juga mula ring undagi ring 

dewata, sira asung ta Sang Nala, abot adang. Lontar Asta Kosala Kosali 1a 

 

Terjemahan: 

Matinya pohon kayu, kembalkan kepada purusa yaitu angkasa. Bila pada bhuana alit ia 

adalah ujung rambut. Kesimpulannya Sang Wiswa-karmmalah perintis undaginya pada 

Dewa ya memberkahi Sang Nala, berat dan ringan. 

 

Salwir ing kayu-kayu. Iti tégésnya ka, nga. wit; yu, nga. buddhi. Kalinganya buddhinta 

ngawiśeşa. Wi, nga, pangēsēngan, sesa, nga gni. Idepakna Sang Hyang Agni 

nemunggah ring tiling ing ajñānānta, ika idép anggen anggësëng salwir ing kayu-kayu, 

bhasminên ring idep tan matemahan awu, iti payoganya, Ma.Cng Sang Hyang 

Agnirahasya, munguh sira ring bungkahing nabhingku, ang gesengakên lara rogangku 

tika gësêng, 3. Ong paripūņā mītāya namah. Anghing uriping kayu-kayu ika ulihakna 

maring pradhana, nga. prathiwi jāti, yan ring sariranta unggwanya soring nabhi. Yan 

ring bhüwana agung ring sititala juga ngganya. Muwah kapatya ning kayu- kayu 

kabeh, ulihakna maring puruşa. Puruşa nga. ākaša. Yan ring sariranta, mungguh ring 

agra ring roma, kalingannya Yan Sang Wiswakarma juga müla ning undagi ning 

dewata, sira asuta sang Nala ngaranya. Sang Nala ika, masarira agni murub, 

mangkana ulahing sang Wiswakarma, magawe tingkah ING undagi. Lontar Asta 

Kosala Kosali b2 

 

Terjemahan: 

benar-benar gemilang (?) wreksa lalah segala macam kayu. Ini maksudnya: ka artinya 

pohon. Yu artinya budi. Maksudnya budimulah yang unggul. Wi artinya pembakar; sesa 

artinya api. Bayangkan dalam pikiran api berada ditengah-tengah batinmu, anggap 

dipakai membakar segala jenis kayu, bakar dalam pikiran menjadi abu. Ini yoganya: 

Mantra: 

Ong Sang Hyang Agnirahasya, mungguh sira ring bungkahing nabingku, ang 

gesêngakên lara roganku tēka gesêng, 3. Ong paripurna mrtaya namah Dan urip kayu 

itu kembalikan kepada pradhana yaitu bumi. Bila dalam badanmu tempatnya dibawah 



 

52 

 

 

pusar. Bila di bhuwana agung di bumi pula tempatnya. narnan. Dan matinya kayu-kayu 

semua, kembalikan kepada purusa. Puruşa adalah angkasa. Bila dalam badanmu, berada 

di ujung rambut, Kesimpulannya sang Wiswakarma saja awal undaginya dewata. Ya 

berputra yang bernama Sang Nala. Sang Nala berbadan api yang berkobar-kobar. 

Demikianlah perihal Sang Wiswakarma saja awal undaginya dewata. Ya berputra yang 

bernama Sang Nala. Sang Nala berbadan api yang berkobar-kobar. Demikianlah perihal 

Sang Wiswakarma membuat aturan bertingkah laku para undagi. 

 

Masyarakat Bali tidak akan perlah lepas dari religiusitas, hal ini dibuktikan dari setiap 

pelaksanaan kegiatan apapun akan melakukan ritual terlebih dahulu. Terlebih dalam membuat 

rumah, masyarakat Bali meyakini terdapat kekuatan lain yang ada di luar dirinya, kekuatan 

tersebut memberikan pengaruh besar dalam kehidupan keseharian, sehingga Ketika mengawali 

membuat rumah pastinya di mulai dengan melakukan ritual ngeruak karang sebagai wujud 

membersihkan tempat yang akan dipergunakan sebagai rumah. Kutipan lontar selanjutnya 

menjelaskan mengenai keutamaan melakukan pembersihan tempat untuk nyomyo bhutakala 

yang berada di tempat tersebut sehingga tidak mengganggu pembangunan rumah sampai 

rumah di tempati pemilik: 

maring sira. Kalingganya I Bhūta Pring Ung Wang, wehin labha prayaścitta muwah 

têka maring sira, wenang sira agawe tirtha prayaścitta asibuh, iki mantrany 

Ma Om dawa (dewa) kaki bhūta käla Wang Ung Pring. Pati patantre, wruh aku 

ring kamu lanmu (?) aja sira sidigawe (sadigawe?) maring aku, Iki tadah sajinira 

prayaścitta, mwang tirtha hêning panglukatan, sira muwang ingsun, pamulihakna sira 

maring rasa walunanira. Ah, ih, Sang Hyang Swarandha pitra lakṣmāya namah. Sira 

atepung tan... dumun, tur abyakāla sabuhana wijā, tēhēr sira siratin tirtha pring, 3. 

muwah sira angayab. Nyan têgês ing sipat siku-siku mwang patitis, Iwir sipat, nga. 

pātaka ning sarwwa ginawe, yan ring śarīranta mala ning idepta, Siku-siku nga. walik 

yan ring śarīra, ala ayu ning idepta. Patitis nga. pamener ring sarwwa ginawe, yan 

ring sarira pamēner ring pati Lontar Asta Kosala Kosali b2 

 

Terjemahan: 

kepadamu Kesimpulannya I Bhūta Pring Ung. Wang, berikan upal prayaścitta dan juga 

untukmu Engkau patut membuat tirtha prayaścitta satu sibuh. Ini mantranya. Mantra Om 

dawa (dewa) kaki Bhütz Kāla Wang Ung Pring, pati patantre, Wruh aku ring kamulanmu 

(?) A ja sira sidigawe (sadigawe?) maring aku, Iki tadah sajinira prayascitta, mwang tirtha 

hening panglukatan sira mwang ingsun, pamulihakna sira maring rasa walunanira Ah, ih, 

Sang Hyang Swarandha Pitra lakşanā ya namah. Engkau supaya atepung tawar dan 

abyakāla terlebih dahulu taburkan biji beras, lalu percikan dirimu air suci tiga kali dan 

ngayab. Ini arti sepat siku-siku dan patitis yaitu: Sipat artinya petaka (keburukan) segala 

apa yang dibuat, Bila pada dirimu itu adalah kotoran pikiranmu. Siku-siku artinya 

kebalikan. Bila pada dirimu, baik buruk pikiranmu. Patitis artinya pelurus pada segala 

apa yang dikerjakan. Kalau dalam diri pelurus dalam 

 

Pembersihan bertujuan untuk memberikan vibrasi positif karena telah meminta ijin 

kepada penguasa wilayah dengan mantra serta sarana banten yang dipergunakan. 

Pembangunan rumah adat Bali tidak akan pernah lepas dari ritual karena hal ini yang membuat 

bangunan tersebut memiliki taksu atau sakral. Membuat bangunan Bali dari menebang pohon 

di awali dengan ritual dan penentuan hari baik, kemudian nyikut karang juga dilaksanakan 

ritual, mulai memasang pondasi terdapat ritual yang disebut dengan mulang dasar, sampai pada 

rumah Bali selesai lengkap dengan bagunan sanggah/merajan baru dilaksanakan upacara 

melaspas sampai pada upacara ngenteg linggih. 



 

53 

 

 

Ritual sangat erat kaitannya dengan kehidupan sosial religiusitas masyarakat Hindu Bali. 

Melaksanakan ritual di Yakini sebagai salah satu wujud yajna untuk menjaga hubungan 

harmonis antar manusia, manusia dengan lingkungan dan manusia dengan sang pencipta. 

Melalui yajna ini masnuai dapat menebus hutang kepada leluhur dan Tuhan, sehingga erat 

sekali kaitan antara kehidupan sosial dengan ritual. 

 

III. PENUTUP 

Konsep Ekologi Arsitektur Bali Dalam Lontar Asta Kosala-Kosali  meliputi konsep 

Struktur Bahan Penyusun Arsitektur Bali yang menjelaskan mengenai bahan apa saja yang 

diperkenankan dipergunakan dalam membuat bangunan Bali, kemudian kedua merupakan 

Konsep Tata Ruang Arsitektur Bali Rumah Bali harus sesuai dengan aturan Asta Kosala 

Kosali, yang mengatur tata letak ruang dan bangunan. Rumah Bali tidak merupakan satu 

kesatuan dalam satu atap. Tetapi, terbagi dalam beberapa ruangan yang berdiri sendiri.  Pola 

bangunan dalam kompleks rumah Bali diatur menurut konsep arah angin dan sumbu Gunung 

Agung, yang diyakini sebagai tempat bersemayamnya para dewa dan leluhur suci mereka. 

Ketiga adalah Konsep Ukuran Bangunan Arsitektur Bali merupakan aturan penataan 

bangunan yang diukur berdasarkan ukuran tubuh pemilik rumah, selanjutnya Konsep Religi 

dimana Bangunan arsitektur asli Bali tidak terlepas dari bentuk-bentuk ritual keagamaan yang 

dilaksanakan, selain kental dengan bentuk bangunan yang bercorak Bali dan lebih menekankan 

kepada keagamaan Hindu bangunan Bali juga tidak dapat dipisahkan dari sentuhan ritual. Bagi 

masyarakat Bali ritual yajna merupakan taksu bangunan. Proses pembangunan rumah oleh 

masyarakat Bali yang sesuai dengan konsep Bangunan Bali tentu di awali dengan ritual terlebih 

dahulu seperti upacara ngeruak karang dan diakhiri dengan upacara melaspas bangunan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

ANANDA, I. W., Yudana, I. M., & Sunu, I. G. K. A. (2013). Manajemen Asta-Kosala Kosali 

Candi Purasada, Desa Adat Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung, Bali 

(Perspektif Lokal Genius dan Pemanfaatan Sebagai Sumber Belajar Sejarah) Bagi 

Siswa Kelas XI IPS SMA Negeri 2 Tabanan. Jurnal Administrasi Pendidikan 

Indonesia, 4(1). 

Dwijendra, A. 2008. Arsitektur Rumah Tradisional Bali. Denpasar: Udayana University Press. 

Jaya, S. I. A. (2020). Arsitektur Bali Berkonsepkan Asta Kosala Kosali dan Asta Bumi sebagai 

Daya Tarik Wisata. Maha Widya Duta: Jurnal Penerangan Agama, Pariwisata 

Budaya, dan Ilmu Komunikasi, 3(1), 35-45. 

Jenks, C. 2013. Culture: Studi Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Maknun, Djohar. 2017. Ekologi: Populasi, Komunitas, Ekosistem. Cirebon: Nurjati Press. 

Pudja, Gede. 1999. Teologi Hindu (Brahma Widya). Surabaya : Paramita.  

Purwanto. 2009. Tempat Keramat Masyarakat Dani di Lembah Baliem, Papua: Antara Tradisi 

Konservasi Sumber Daya Hayati dan Penguasaan Wilayah. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia. 

Rosmawati, T. 2011. Ekologi Perairan. Jakarta: Hilliana Press.  

Keraf, Sonny. 2010. Etika Lingkungan Hidup. Jakarta: Penerbit Buku Kompas.  



 

54 

 

 

Suyoga, I Putu Gede., Juliasih, Ni Ketut Ayu. 2019. Ideologi ekologi dalam tekanan ideologi 

pasar pada konstruksi arsitektur tradisional bali. Jurnal Patra, I (1), hlm. 59-67.  

Tabroni, R. 2001. Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta : Grafindo. 

Tim Alih Aksara dan Alih Bahasa. 2007. Asta Kosala Kosali, Asta Bhumi, Eka Prathama, 

Dharma Kahuripan. Denpasar: Dinas Kebudayaan Provinsi Bali. 

 

 


