JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Volume 02 Nomor 02 (2025)

JURNAL KAJIAN KOMUNIKASI BUDAYA

(JOURNAL OF CULTURAL COMMUNICATION STUDIES)
Journal Homepage: https:/ /ojs.uhnsugriwa.ac.id /index.php/JKKB

KEKUATAN SATYAGRAHA SEBAGAI KOMUNIKASI NIRKEKERASAN:
TELAAH KONSEPSI MANUSIA IDEAL MAHATMA GANDHI

Ni Luh Ayu Badra Purwa Ningsih 21

bKementerian Agama Kota Denpasar
I Corresponding Author, email: ayubadra65@gmail.com (Ningsih)

ARTICLE INFO ABSTRACT

Various social problems, whether among individuals, groups, or religious

Article history: communities, are often not resolved through dialogue alone and instead
Received: 14-09-2025 tend to lead to forms of verbal and non-verbal violence. This situation has
Revised: 22-09-2025 encouraged the emergence of anti-violence movements, one of which was

led by Mahatma Gandhi. Gandhi is recognized as a humanist figure who
consistently opposed imperialism through the principle of nonviolence
(ahimsa) and the power of truth (satyagraha). This article aims to analyze
Gandhi’s ideas concerning the ideal human being and their relevance to
the formation of a nonviolent society. This study employs library research
with a qualitative descriptive approach, examining Gandhi’s

Accepted: 18-10-2025
Published: 30-10-2025

IG(S':: cvll;::'rgs;cept of autobiographical works, writings, and relevant literature to interpret his
Man Séciety humanitarian thought and practices. The findings show that the ideal
Rela’tion ’ human being, according to Gandhi, is the satyagrahi, one who is capable of
self-control, embodies compassion, and upholds truth in action. This
conception not only shapes moral individuals but also contributes to the
realization of a peaceful and humanistic social order.
PENDAHULUAN

Manusia adalah makhluk individu dan juga mahkluk sosial, karena manusia selalu hidup saling
berdampingan dan saling membutuhkan satu sama lain. Manusia juga sebagai makhluk yang bermoral tentunya
memiliki akal budi yang menjadikannya sebagai makhluk yang dapat membedakan antara yang baik dan buruk
akan tetapi diperlukan kemampuan lebih dari itu untuk dapat mewujudkan manusia yang utuh sebagai
makhluk yang bermoral. Socrates (dalam Kamaluddin, 2012:72) mengatakan bahwa manusia memiliki
pengetahuan dan kemauan, sedangkan Plato mengungkapkan bahwa intisari dari manusia adalah jiwa dan roh.
Bagi Socrates, manusia adalah seorang pelaku yang memiliki kemampuan akal budi dan organisasi diri.
Kemudian Max Scheler adalah salah satu filsuf Jerman yang mengatakan bahwa manusia tidak memiliki dunia
keliling yang terbatas seperti hewan (Muhni, 1996:29). Manusia memang telah mampu memperluas jangkauan
dan kuantitas pengetahuannya namun belum mampu mendekati ideal individualitas dan realitas diri.

[Imu pengetahuan dan teknologi menjangkau hampir seluruh kehidupan manusia, sehingga dapat
“memperpanjang tangannya”, “memperkuat ototnya” dan dapat “menyambung inderanya”, serta manusia
mampu mengeksplorasi kemungkinan-kemungkinan terhadap adanya kehidupan lain bagi manusia di luar
kehidupan planet bumi. Perkembangan teknologi yang begitu pesat membawa dampak yang positif dan negatif
terhadap kehidupan manusia. Terlebih pada zaman Postmodern saat ini, ilmu pengetahuan tidaklah objektif
tetapi subjektif dan interpretasi dari manusia itu sendiri, sehingga kebenarannya adalah relatif. Postmodern
biasa dikenal sebagai sebuah “perayaan keanekaragamaan atau kemajemukan” yang jika disederhanakan
dalam sebuah konsep dapat disebut sebagai konsep perbedaan (difference). Postmodernisme telah merasuk
ke dalam seluruh bagian masyarakat, dimulai dari aspek-aspek kebudayaan seperti arsitektur, seni dan drama,
tetapi juga tidak terkecuali dengan hal-hal seperti spiritualitas dan cara berpakaian juga terpengaruh sebagai
bentuk budaya konsumsi. Hidup di dunia postmodern saat ini, seluruh energi manusia hanyalah diarahkan pada
pemuasan hawa nafsu semata. Hampir setiap manusia pada dewasa ini merasa paling benar sehingga kurang
dapat menerima pendapat dan pandangan orang lain. Kekerasan sering dijadikan sebagai sebuah alat untuk
mencapai suatu tujuan yang didasarkan atas ego pribadi. Tidak hanya permasalahan pribadi akan tetapi
permasalahan antar kelompok, golongan dan agama juga sering menimbulkan konflik pada masyarakat. Konflik

182


https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
mailto:ayubadra65@gmail.com
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/

Ningsih IKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189

agama yang belakangan ini menjadi sorotan pemerintah sehingga muncul wacana “Moderasi Beragama”.
Moderasi merupakan budaya Nusantara yang berjalan beriringan tanpa saling mempertentangkan namun
mencari sebuah penyelesaian dengan toleran. Moderasi beragama dapat kita pahami sebagai suatu cara atau
sikap yang moderat tanpa kekerasan dalam kita beragama. Wacana ini muncul karena manusia saat ini mulai
bersifat sangat ekstrim dalam setiap tindakannya. Begitu banyaknya konflik dalam masyarakat baik antar
pribadi, golongan atau agama yang tidak dapat diselesaikan hanya dengan berdialog dan justru menimbulkan
berbagai bentuk kekerasan non verbal maupun verbal dalam penyelesaiannya.

Berdasar pada problem kemanusiaan yang terjadi belakangan ini menggerakan sebagian orang untuk
menciptakan aksi-aksi sosial dan wacana-wacana anti kekerasan. Salah satunya adalah Mohandas Karamchand
Gandhi atau lebih populer dikenal dengan Mahatma Gandhi (1869-1948) seorang pemikir sekaligus pejuang
humanis yang berasal dari negeri India. Gandhi dikatakan humanis karena selama hidupnya selalu
mengkampanyekan pentingnya perlawanan atas imperialisme dengan nir-kekerasan atau tanpa kekerasan. Dia
selalu mengedepankan kepentingan kemanusiaan secara lebih luas dari pada melakukan perlawanan dengan
jatuhnya Kkorban-korban manusia. Bahkan secara eksplisit, Gandhi pernah berujar, my natinalisme is
humanistic, nasionalisme saya adalah kemanusiaan (Gandhi, 1953:146). Perspektif nir-kekerasan ini sejalan
dengan temuan Budiasa (2018) yang menunjukkan bahwa praktik tanpa kekerasan tidak hanya berlangsung
dalam ranah fisik, tetapi juga direpresentasikan dalam wacana dan praktik komunikasi di ruang sosial maupun
digital, sebagai upaya mempertahankan nilai-nilai kemanusiaan dalam kehidupan bermasyarakat.

Perjuangan Gandhi melawan berbagai bentuk penindasan, utamanya yang dijalankan melalui gerakan
kolonialisasi, tanpa melibatkan kekerasan, adalah representasi dari komitmen kemanusiaannya. Meskipun
harus berkorban dengan menanggung penderitaan pribadi, Gandhi tetap melanjutkan perjuangannya sampai
akhir hayatnya. Cita-citanya memang sederhana, meski bersifat utopis, bahwa masyarakat dunia harus
ditunjukkan bagaimana cara hidup bermasyarakat yang nir-kekerasan (Gandhi, 1956: 125). Tentunya dalam
mewujudkan kehidupan masyarakat tanpa kekerassan harus mulai dibentuk dari pribadi masing-masing
individu karena masyarakat yang baik terbentuk dari kualitas manusia yang baik.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian pustaka atau library research. Penelitian
kepustakaan merupakan suatu jenis penelitian yang digunakan dalam pengumpulan informasi dan
data secara mendalam melalui berbagai literatur, buku, catatan, majalah, referensi lainnya, serta hasil
penelitian sebelumnya yang relevan, untuk mendapatkan jawaban dan landasan teori mengenai
masalah yang diteliti. Pada penelitian ini lebih banyak menggunakan pustaka-pustaka yang
membahas tentang oto biografi dari Gandhi maupun kisah-kisah perjuangannya baik yang Gandhi
tulis sendiri maupun yang orang lain tulis.

Prosedur penelitian ini menghasilkan data deskritif berupa kata-kata tertulis, lisan dan perilaku
orang-orang yang dapat diamati. Penelitian ini dinyatakan dalam bentuk verbal dan dianalisis tanpa
menggunakan teknik statistik. Oleh karena itu, penelitian ini dapat disebut sebagai penelitian
kualitatif. Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan studi kepustakaan dan studi
dokumentasi dengan teknik analisis data yang digunakan yaitu (1) reduksi data, (2) penyajian data
dan (3) verifikasi data.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Gandhi menganggap manusia sebagai makhluk yang mulia dan unik karena manusia tidak hanya terdiri
dari jasmani saja melainkan juga memiliki roh, rasio dan perasaan, sehingga manusia mampu berbuat sesuatu
berdasarkan kesadaran dan kehendak yang baik. Manusia dipahami secara positif, karena manusia memiliki
kekuatan besar yaitu cinta. Manusia dapat mengembangkan diri dan membina persatuan antara seluruh dunia
dengan cinta. Kemampuan untuk mencintai membuat manusia mampu berubah, berkembang menuju pada
perbaikan dan kesempurnaan.

Manusia yang ideal merupakan gambaran dari bentuk esensial manusia yang paling
fundamental, yang tiap-tiap manusia punya pandangan tersendiri dalam mempersepsikan sosok
manusia yang sempurna. Bagi Gandhi, manusia yang ideal adalah manusia‘satyagrahi’, artinya
orang yang mampu mengatasi dan menguasai kekuatan-kekuatan jahat, tidak hanya yang datang
dari luar tetapi juga yang ada di dalam dirinya, yang dilaksanakan dengan ahimsa dan pemurnian
diri yaitu mencakup sikap tidak terikat akan harta duniawi dan bebas terhadap kelezatan serta
kenikmatan melalui puasa, dan brahmacharya. Menjadi satyagrahi berarti menjadi orang yang
mampu menjalankan sikap kemanusiaan (Wegig, 1986: 60).

183


https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/

Ningsih IKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189

Pemikiran kemanusiaan yang dikembangkan Gandhi yaitu ajaran moral yang terdapat dalam
prinsip kemanusiaannya. Melalui pendekatan yang humanis, Gandhi menegaskan bahwa sebuah
upaya perjuangan kemanusiaan seharusnya ditempuh dengan cara yang menusiawi pula. Esensi
kemanusiaan yang terdapat pada perjuangan itu tidak menjadi kabur, dalam uraiannya Gandhi
menyatakan bahwa, sebuah upaya pembelaan terhadap kebenaran atau kemanusiaan yang
dilakukan melalui melalui perlawanan tanpa kekerasan, pada dasarnya diarahkan bukan untuk
membuat lawan menjadi menderita. Siapa saja yang menjalankan prinsip tersebut dalam
perjuagannya, harus senantiasa berupaya membalas setiap kejahatan yang diterimanya dengan
kebaikan (Wegig, 1986: 19).

Hal lain yang cukup menarik dari pemikiran kemanusiaan terletak pada tujuan dan objek
yang hendak dicapainya. Tujuan dari prinsip-prinsip perjuangan tidak diarahkan untuk
memperoleh kemenangan satu pihak terhadap pihak lain, tetapi lebih diarahkan pada sebuah
transformasi radikal terhadap bentuk hubungan dari kedua belah pihak yang sedang bertikai.
Objeknya sendiri, bukan diarahkan untuk melakukan kekerasan, melainkan menemukan
kebenaran yang terdapat di dalamnya.

Pandangan Gandhi tentang nilai kemanusian selaras dengan makna dari sila kedua Pancasila
yang ingin menciptakan keadilan bagi seluruh umat manusia dan menciptakan manusia yang
beradab. Seperti yang sudah disampaikan pada bagian sebelumnya mengenai perjuangan Gandhi
menentang deskriminasi kulit hitam yang terjadi di Afrika Selatan. Hal tersebut membuktikan
bagaimana perjuangan Gandhi dalam menegakkan keadilan dengan cara menghindari kekerasan
karena bagi Gandhi nilai kemanusian yang perlu ditanamkan adalah ahimsa.

Ahimsa merupakan salah satu cara yang dapat dilakukan dalam proses mencari sebuah
kebenaran. Kebenaran bagi Gandhi adalah apa yang dikatakan kepada manusia oleh suara yang
keluar dari sanubari manusia (Gandhi, 1988:11). Jika demikian maka kebenaran yang dipercayai
dan dimiliki setiap orang berbeda-beda. Kebenaran bagi seseorang bisa saja salah menurut orang
lain begitu juga sebaliknya. Oleh karenanya setiap orang harus menyadari keterbatasan-
keterbatasanya sebelum berbicara tentang suara batinnya. Sehingga ada beberapa proses atau
ketaatan yang harus dijalankan untuk mencapai sebuah kebenaran.

Mewujudkan Manusia yang Satyagraha menurut Mohandas Karamchand Gandhi

Dalam mewujudkan manusia yang Satyagraha menurut Gandhi tentu ada beberapa hal yang harus
diperhatikan. Bagi Gandhi manusia merupakan makhluk yang otonom atas dirinya sendiri dan memiliki
peranannya masing-masing. Setiap manusia memiliki dua peranan yang berbeda yakni sebagai anggota dalam
keluarga dan sebagai anggota dalam kelompok masyarakat. Sesuai dengan pandangan Gandhi tentang
masyarakat yang baik tercipta dari manusia yang baik pula. Sehingga dalam mewujudkan manusia yang baik
atau ideal menurut Gandhi dibagi menjadi dua langkah yang dapat ditempuh yakni langkah secara intern dan
ekstern.

1. Secara Intern
Langkah-langkah mewujudkan manusia yang Satyagraha secara intern yang dapat dilakukan yakni sebagai
berikut :

a) Mengamalkan Ajaran Ahimsa

Ahimsa berasal dari kata himsa yang berarti kekerasan sehingga ahimsa berarti tanpa kekerasan
(Suwantana, 2007:17). Sesuai dengan asal katanya, ajaran ini menyerukan kepada seluruh umat manusia untuk
menjunjung tinggi semangat nirkekerasan dalam setiap laku kehidupannya. Lebih dalam lagi menurut Gandhi,
ahimsa berarti menolak keinginan untuk membunuh, tidak menyakiti hati, tidak membuat marah, tidak
mencari keuntungan diri sendiri dengan meperalat serta mengorbankan orang lain. Gandhi memandang ahimsa
dan cinta kebenaran ibarat saudara kembar yang sangat erat, hanya saja yang membedakannya yakni Ahimsa
merupakan sarana mencapai kebenaran, sedangkan kebenaran sebagai tujuannya.

b) Mengamalkan Ajaran Satyagraha

Secara harfiah satyagraha berarti suatu pencarian kebenaran dengan tidak mengenal lelah. Kata satya
(kebenaran) diturunkan dari kata sat yang berarti “ada” sehingga menurut Gandhi, dalam realitas tidak ada
yang lain selain kebenaran. Semua aktivitas kehidupan manusia seharusnya berpusat pada Kebenaran dan
berada dalam setiap hembusan nafas kehidupan manusia. Makna dasar dari satyagraha adalah “berpegang pada
kebenaran” sehingga melahirkan “kekuatan-kebenaran”.

184


https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/

Ningsih IKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189

c) Mengamalkan Ajaran Swadesi

Ajaran Gandhi selanjutnya adalah swadesi yang berarti cinta tanah air sendiri, mendahulukan
pengabdian terhadap negeri sendiri. Dalam bahasa sederhana, Gandhi mengartikannya sebagai
“menggunakan apa yang dihasilkan oleh negeri sendiri” (Oktaviani, 2019:50) ini dimaksudkan oleh Gandhi
agar rakyat india dapat hidup mandiri dan berdiri di atas kaki sendiri. India merupakan bangsa dengan jumlah
penduduk terbesar kedua di dunia, sudah barang tentu sumber daya manusia juga melimpah. Baik dalam sisi
industri atau manufaktur India memiliki kekuatan yang memadai untuk mandiri.

d) Memahami Ajaran Hartal dalam Perjuangan Kebenaran

Ajaran berikutnya adalah Hartal yaitu gerakan ini dilakukan setelah semua usaha tidak dapat membantu
untuk menemukan keadilan atau penelesaian masalah. Hartal merupakan semacam pemogokan masal atau
nasional dengan cara toko-toko ditutup sebagai protes politik dan para pekerja melakukan pemogokan untuk
bekerja. Hartal sendiri memiliki makna mogok. Sadar akan kekuatan buruh yang besar di India, Mahatma
Gandhi menyerukan mogok kerja bagi buruh-buruh pabrik yang dimiliki inggris jika terjadi kesewenang-
wenangan dari pihak majikan. Langkah ini dinilai Gandhi cukup efektif untuk memberikan jera bagi bangsa
penjajah. Ketika para buruh mogok, maka produksi akan terhenti dan kerugian tertumpu pada pihak penguasa.

€) Menjalankan Hak dan Kewajiban Kepala Keluarga

Gandhi berpandangan bahwa menjadi seorang kepala keluarga mempunyai beberapa hak yang harus
didapatkan oleh seorang kepala keluarga yakni berhak untuk dihormati oleh seluruh anggota keluarga, berhak
mengambil keputusan yang menyangkut seluruh anggota keluarga, dan berhak memberikan perintah ataupun
larangan yang sifatnya tidak merenggut hak dari anggota keluarga lainnya. Selain memiliki hak tentunya
seorang kepala keluarga memiliki kewajiban dan tanggung jawab yang begitu besar kepada anggota keluarga.
Kewajiban seorang kepala keluarga yakni memberikan perlindungan dan rasa aman kepada anggota
keluarganya, serta wajib memberikan nafkah pada seluruh anggota keluarga. Kepala keluarga juga
berkewajiban untuk menjaga keharmonisan keluarga dengan bersikap baik dan adil pada seluruh anggota
keluarga. Kehidupan yang harmonis dimulai dari lingkungan keluarga dan sebagai seorang pemimpin dalam
keluarga sudah menjadi kewajibannya untuk menciptakan keluarga yang harmonis.

f) Menjalankan Hak dan Kewajiban Seorang Ibu

Kedudukan seorang ibu di dalam rumah tangganya sebagai penyangga cita-cita rohani dan menjadi guru
pertama anak-anaknya. Seorang ibu mempunyai kewajiban memberi contoh, anjuran dan ajaran yang baik,
mengajarkan disiplin kepada anak-anaknya, rendah hati, ramah tamah, berkelakuan baik dan pelayanan yang
sopan santun serta memuja Tuhan dengan sepenuh hati. Setiap ibu harus selalu mengambil bagian dalam usaha
untuk mengembangkan kesadaran tentang Tuhan dalam diri anak-anaknya, karena anak-anak merupakan
tunas bangsa, tiang dan dasar sebuah negara. Sedangakan hak yang dimiliki oleh seorang ibu yaitu
mendapatkan perlakuan yang baik oleh seluruh anggota keluarga, berhak dinafkahi oleh suami, berhak
mendapat perlindungan dan rasa aman serta dihormati oleh semua anggota keluarga. Menjadi seorang ibu
merupakan tugas yang sangat mulia karena memiliki tanggung jawab yang sangat besar terhadap

perkembangan fisik dan mental anak, jadi sudah seharusnya dihormati dan dipenuhi segala haknya.

g) Menjalankan Hak dan Kewajiban Seorang Anak

Dalam ajaran agama Hindu menunjukan bahwa seorang anak sangat diharapkan kehadirannya dalam
sebuah keluarga dan seorang anak juga mempunyai kewajiban yang sangat besar, yaitu menjadi anak yang
Suputra, yang akan bertanggung jawab dan hormat kepada orang tua serta yang terpenting adalah kepada
leluhurnya. Selain memiliki kewajiban tentunya seorang anak juga memiliki hak yang wajib didapatkan.
Seorang anak berhat untuk mendapat perlindungan, maksudnya bahwa anak-anak itu benar-benar dirawat
sampai dengan dewasa, dipenuhi kebutuhan kesehatannya. Seorang anak juga berhak untuk mendapatkan
tanggungan maksudnya yaitu anak harus mendapat tanggungan untuk mendapatkan pendidikan dan
memenuhi kebutuhan hidupnya. Setiap anak berhak mendapatkan pendidikan setinggi-tingginya, hal itu yang
selalu menjadi penekanan oleh Gandhi. Pandangan Gandhi bahwa setiap anak berhak untuk mendapatkan
pendidikan dan menjalani masa kanak-kanaknya tanpa ada tekanan atau beban pernikahan seperti yang selama
ini Gandhi rasakan akibat perjodohan dini oleh kedua orang tuanya. Meskipun setelah menikah Gandhi dapat
melanjutkan sekolahnya akan tetapi berbeda dengan istrinya yang tidak dapat melanjutkan sekolah. Oleh
karena itu Gandhi merasa bahwa pendidikan adalah hal yang sangat penting dan wajib didapatkan oleh setiap
anak.

2. Secara Ekstern

Setelah mampu untuk menjalakan dan mengamalkan empat ajaran Gandhi serta perannya dalam keluarga,
manusia juga harus mampu menerapkan dalam masyarakan untuk menciptakan masyarakat yang ideal
menurut Gandhi. Idealisasi masyarakat yang hendak diwujudkan oleh Gandhi pada dasarnya juga tidak terlepas

185


https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/

Ningsih IKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189

pada idealisasi dari manusia itu sendiri sebagai pokok penyusun masyarakat. Idealisasi masyarakat bagi Gandhi
adalah apa yang masyarakat India sebut sebagai Ashram atau yang memiliki kesamaan terminologi dengan
Ashram. Ashram merupakan konsepsi ideal tentang bangunan masyarakat yang dicita-citakan oleh Gandhi
sebagai sebuah komunitas teladan. Penerapan peraturan-peraturan dalam Ashram merupakan langkah yang
dapat dilakukan secara ekstern dapat dilakukan untuk mewujudkan manusia yang ideal. Adapun peraturan-
peraturan yang harus diterapkan oleh warga Ashram yakni :

a) Kebenaran

Dalam komunitas ashram, kebenaran tidak hanya dalam pengertian berkata jujur atau tidak berdusta,
melainkan harus terdapat pada semua segi, yakni; pikiran, ucapan, dan tindakan (Gandhi, 1951: 39). Mengejar
Kebenaran merupakan bhakti sejati (pengabdian) yang mengarahkan orang kepada Tuhan. Bagi Gandhi,
Kebenaran adalah Tuhan itu sendiri, sehingga pencarian dan pengabdian atas kebenaran dengan sendirinya
mengandung arti sebagai --pengabdian dan pencarian atas Tuhan. Dharma atas Kebenaran tersebut haruslah
ditempuh melalui sikap nirbaya (keberanian), keuletan dan sikap tidak mudah menyerah. Alangkah indahnya,
bila kita semua baik laki-laki dan perempuan, tua maupun muda mengabdikan diri sepenuhnya pada Kebenaran
dalam apa pun yang kita lakukan di waktu sadar, entah bekerja, makan, minum atau bermain, sampai saatnya
tubuh kita hancur dan meninggal bersama kebenaran. Tuhan sebagai Kebenaran adalah harta yang tidak
ternilai harganya; semoga demikian adanya bagi setiap orang (Gandhi, 1951: 13). Penekanan kepada
Kebenaran sebagai bhakti merupakan nilai normatif yang harus dijalankan oleh setiap warga dalam ashram.
Pengertian Kebenaran dalam perspektif Gandhi mengandung keselarasan dari tiga unsur, yaitu pikiran, ucapan,
dan tindakan. Keselarasan dari ketiga unsur tersebut menjamin terselenggaranya kehidupan kepribadian
setiap warga ke dalam ketaatan pada peraturan yang menjadi pengikat dalam kebersamaan.

b) Cinta Kasih

Pengabdian kepada kebenaran harus tetap mengandalkan sikap ahimsa (kasih sayang) terhadap sesama
sekaligus terhadap makhluk lainnya. Ahimsa mengandung pengertian ‘tidak menyakiti’. Bagi Gandhi (1981: 40)
makna harafiah ahimsa tersebut harus diberikan bentuknya secara lebih mendalam. Ahimsa merupakan suatu
sikap tidak menyakiti manusia manapun, baik pikiran, ucapan maupun tindakan, sekalipun konon untuk
kepentingan manusia itu sendiri. Pemahaman ini pada dasarnya memberikan suatu perspektif baru mengenai
perilaku tidak menyakiti manusia lain, yaitu bahwa manusia harus menghindarkan diri dari setiap kegiatan
yang membuat orang lain tersakiti, baik secara fisik maupun secara psikis. Setiap bentuk kekerasan misalnya;
harta ditolak ke dalam setiap dimensinya, yaitu kekerasan psikis sekaligus kekerasan fisik. Kekerasan psikis
biasanya dilancarkan melalui pikiran dan ucapan sedangkan kekerasan fisik seringkali dilakukan dengan
tindakan. Setiap perilaku yang berujung pada proses untuk menyakiti orang lain dengan sendirinya harus
ditolak. Inilah yang menurut Gandhi sebagai intisari dari ajaran ashram. Prinsip ahimsa ini harus dijalankan
dalam aktivitas keseharian manusia, utamanya bagi warga dalam ashram. Prinsip ini merupakan bentuk dari
dasar bagi pencegahan terjadinya konflik dalam masyarakat, karena konflik biasanya muncul oleh berbagai
perilaku ‘menyakiti’ manusia lain dengan cara apapun. Apabila setiap anggota masyarakat mematuhi prinsip
ini, niscaya setiap konflik yang akan muncul dapat diminimalisir. Setiap manusia secara sadar mengamalkan
prinsip ini sebagai kebutuhan dasar kemanusiaan untuk tidak saling manyakiti dan memusuhi.

c) Brahmacharya

Pada dasarnya Brahmacharya mengandung pengertian sebagai suatu sikap yang disesuaikan dengan
proses pencarian Brahma (Tuhan), yakni sumber dari segala kebenaran dan kesempurnaan. Secara etimologi,
makna tersebut adalah berasal dari kata ‘Brahma’ yang berarti sebagai Kebenaran, dan ‘charya’ diartikan
sebagai sikap. Berdasar pada pengertian ini, maka Brahmacharya lebih ditekankan pada perilaku dari setiap
manusia untuk selalu bersikap sesuai dengan Kebenaran itu sendiri (Gandhi, 1979: 20). Brahmacharya yang
dikemukakan oleh Gandhi disadari memang berbeda dengan arti yang selama ini berkembang dalam
masyarakat India. Bagi masyarakat India pada umumnya, Brahmacharya diartikan sebagai kesucian mutlak
melalui penguasaan terhadap nafsu hewaniah. Brahmacharya sebagai prinsip ketiga dalam ashram lebih dari
sekadar penguasaan nafsu hewani, melainkan juga mencakup penguasaan setiap indera yang terdapat dalam
diri manusia (Gandhi, 1981: 49).

d) Penguasaan Rasa Lidah

Prinsip ini berhubungan erat dengan Brahmacharya, karena penguasaan rasa lidah pada dasarnya
merupakan perilaku yang membantu tercapainya kualitas kemanusiaan menuju pada Brahma (Tuhan).
Penguasaan rasa lidah dalam banyak hal berkaitan dengan upaya untuk menghindarkan diri dari berbagai
bentuk makanan secara berlebihan, baik soal selera makan, maupun mengubah orientasi makan menjadi suatu
kenikmatan. Arti makan sekadar sebagai sarana, bukan tujuan hidup manusia. Oleh karena itu, setiap penghuni
ashram diharapkan menghindarkan diri dari perilaku makan yang sekadar memenuhi kenikmatan indera
semata serta tidak berlebih-lebihan dan menghindari makan daging, alkohol serta makanan yang
membangkitkan nafsu. Prinsip penghindaran diri berlebih-lebihan dalam mengkonsumsi makanan serta

186


https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/

Ningsih IKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189

menghindari setiap makanan yang telah ditentukan merupakan ikhtiar dari setiap warga dalam ashram untuk
tidak memenuhi tuntutan inderawi semata-mata.

e) Asteya (Tidak Mencuri)

Prinsip tidak mencuri merupakan prinsip kelima yang harus dijalankan oleh warga ashram. Tindakan
mencuri merupakan sebuah pantangan bagi orang yang memperjuangkan dan membela Kebenaran. Mencuri
merupakan tindakan yang merugikan orang lain, minimal ia menyakiti orang lain karena merasa kehilangan
harta miliknya (Gandhi, 1978: 107). Tindakan mencuri adalah perilaku yang merusak hubungan sosialitas
dalam ashram, karena akan memunculkan rasa tidak aman dan sikap saling mencurigai. Jika didiamkan hanya
akan melahirkan situasi tidak kondusif bagi perjalanan kehidupan dalam ashram. Prinsip ini merupakan suatu
upaya untuk menghindarkan diri dari nafsu untuk menguasai sesuatu yang bukan menjadi haknya. Andaikata
setiap manusia memiliki dan menjalankan prinsip ini, maka keserakahan yang biasanya menjadi realitas
kemanusiaan dapat diminimalisir dan bahkan dihentikan potensi perkembangannya.

f) Aparigraha (Memiliki Hidup dalam Kemiskinan)

Prinsip ini merupakan pengembangan lebih luas dari prinsip Asteya, yaitu upaya manusia warga ashram
untuk menghindarkan diri dari kepemilikan barang atau benda yang tidak diperlukan sekaligus yang bukan
menjadi haknya. Melalui prinsip ini pula Gandhi (1981: 27) membuat suatu permakluman bahwa setiap warga
dilarang untuk menyimpan sesuatu bagi keperluan masa akan datang. Pelarangan ini mengandung pengertian
agar setiap orang mempunyai kesempatan untuk memperoleh bagian, dan tidak terjadi monopoli barang yang
dapat merusak hubungan antar warga. Monopoli hanya akan menimbulkan kecemburuan sosial dan sekaligus
kesenjangan sosial dalam sosialitas pada ashram. Selanjutnya Gandhi mengatakan, Kaum berada mempunyai
simpanan melimpah ruah yang mereka tidak perlukan dan oleh karena itu barang-barang tersebut tidak terurus
dan terbuang-buang, sementara jutaan orang mati kelaparan karena langkanya pangan. Jika setiap orang
menyimpan sesuatu yang diperlukan saja, maka tak seorang pun akan kekurangan dan semuanya akan hidup
kecukupan (Gandhi, 1981: 29). Prinsip ini sesungguhnya merupakan suatu sikap mental agar setiap warga
ashram memiliki kemampuan untuk saling memperhatikan sesama, tidak serakah dan tidak terlalu menjadikan
hidup berorientasi kepada kebutuhan-kebutuhan fisik semata. Setiap warga ashram harus bersama menikmati
aktivitas kehidupan, tanpa ada yang paling kaya atau sebaliknya ada dalam belitan kemiskinan. Semuanya
adalah milik bersama. Prinsip ini seolah juga memberikan suatu pemahaman akan pengaruh dari sikap hidup
masyarakat sosialis purba yang menginginkan terbentuknya masyarakat tanpa harta.

g) Karya Pangan

Prinsip ini berkaitan dengan prinsip asteya dan aparigraha. Prinsip karya pangan merupakan upaya untuk
memenuhi sikap hidup yang mengutamakan asteya dan aparigraha, yaitu dengan menjalankan usaha untuk
memenuhi kebutuhan hidup sendiri dengan usaha mandiri tanpa melakukan pencurian. Pemenuhan kebutuhan
sendiri melalui karya pangan merupakan kewajiban moral bagi setiap warga yang sehat. Kewajiban ini
merupakan suatu prinsip hidup warga di ashram agar tidak menggantungkan dirinya terhadap orang lain.
Karya pangan menjadi wujud dari bentuk kemandirian. Konsekuensi logisnya menjadi suatu kekuatan bagi
tumbuhnya masyarakat sipil dengan kemampuan untuk mengelola dan mencukupi kebutuhan sendiri.

h) Nirbaya (Tidak Mengenal Takut)

Situasi politik yang tidak menentu dan di tengah ketertindasan masyarakat India akibat kekejaman
kolonial, membuat Gandhi menganjurkan suatu anjuran Nirbaya, yaitu suatu sikap untuk tidak pernah
mengenal rasa takut terhadap kekuatan apapun. Prinsip ini melahirkan suatu semangat yang sangat luar biasa
bagi warga ashram untuk menunjukkan keberanian dan jiwa patriotismenya melawan pemerintah Kolonial
Inggris. Gandhi (1979: 29) berpendapat bahwa setiap warga India harus dihilangkan perasaan takutnya untuk
berani berbicara dan berpendapat di muka umum, sekaligus menuntut dihilangkannya ketidakadilan bagi
warga. Sikap bebas dari rasa takut yang berasal dari luar, misalnya bebas dari rasa takut pada penyakit, luka,
kematian, kehilangan milik, kehilangan orang yang paling dekat dan paling disayang, kehilangan kemasyuran
atau takut dihina dan lain-lain (Gandhi, 1979: 30). Rasa takut yang dianjurkan oleh Gandhi hanyalah rasa takut
kepada Tuhan. Untuk menemukan dan menghilangkan rasa takut tersebut, Gandhi menganjurkan agar dimulai
dari penaklukan rasa takut dalam diri sendiri. Penaklukan tersebut pada akhirnya akan menghilangkan rasa
takut dari luar.

i) Menghapuskan Rasa Emoh Bersentuhan

Prinsip ini pada dasarnya merupakan bentuk penghapusan kelas-kelas sosial dalam masyarakat Hindu di
India. Selama ini dalam masyarakat Hindu di India terjadi persoalan mendasar berkaitan dengan interaksi
sosial. Artinya, terjadi proses pengeliminasian atau peminggiran kelas-kelas sosial tertentu berdasarkan
kelahiran dan keturunan, atau yang disebut dengan kasta. Kasta orang yang lebih tinggi seolah lebih mulia
sehingga dilarang bersentuhan dengan kasta yang lebih rendah. Realitas ini bagi Gandhi dianggap bertentangan
dengan prinsip ahimsa dan kodrat manusia yang dilahirkan dalam keadaan suci. Tidak seorang pun mungkin
dilahirkan sebagai orang yang tidak boleh disentuh karena kita semua adalah percikan dari sinar yang satu dan

187


https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/

Ningsih IKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189

sama. Sangatlah keliru untuk memperlakukan insan-insan tertentu sebagai orang yang pantang disentuh
karena kelahiran (Gandhi, 1979: 33). Prinsip ini mengandung suatu bentuk penghargaan atas kodrat
kemanusiaan sebagai makhluk yang sederajat, tidak boleh terjadi berbagai bentuk diskriminasi dalam bentuk
apapun. Prinsip ini seolah mengindikasi suatu bentuk jaminan bagi demokratisasi dalam masyarakat liberal
yang memiliki tiga prinsip, netralitas, kebebasan dan kesetaraan dalam berbagai bidang. Gandhi menyampaikan
bahwa melalui prinsip ini maka setiap warga ashram harus diberikan kedudukan yang sama dan wajib
melakukan interaksi berdasarkan nilai-nilai kemanusiaan, bukan berdasarkan status sosial yang berasal dari
keturunan dan kelahiran.

j) Toleransi

Toleransi merupakan prinsip terakhir dalam ashram. Toleransi merupakan perluasan dari sikap hidup
untuk tidak melakukan proses diskriminasi dalam masyarakat. Artinya, di dalam masyarakat ashram yang
berasal dari berbagai komunitas harus menjalankan prinsip toleransi dan tidak saling membeda-bedakan.
Terhadap agama-agama yang ada, Gandhi (1981: 110) berpandangan bahwa semuanya mengandung wahyu
kebenaran, namun karena agama-agama tersebut garis besarnya dibuat oleh manusia yang tidak sempurna,
maka keyakinan-keyakinan itu dipengaruhi oleh ketidaksempurnaan tersebut dan kebenaran tersebut menjadi
tidak mutlak adanya. Pemahaman Gandhi ini kalau ditinjau secara mendalam, pada dasarnya mencoba
memberikan suatu persepsi bahwa setiap agama mengandung kebenaran, tetapi ketika kebenaran tersebut
diberikan penafsiran oleh manusia, maka ia tidaklah kemudian dapat diidentikkan sebagai kebenaran yang
sempurna. Hal ini disebabkan karena, berbagai bentuk kelemahan manusia yang turut terlibat dalam
memberikan berbagai bentuk interpretasi atas agama. Ketidaksempurnaan tersebut memberikan sikap bagi
Gandhi agar setiap manusia mengembangkan prinsip toleransi, yakni menghormati keyakinan-keyakinan yang
dianut orang lain. Ketidaksempurnaan itulah yang menjadi alasan bagi Gandhi agar setiap orang dapat
menemukan bentuk-bentuk kebenaran yang terdapat dalam agama lain. Pola pikir ini seolah memberikan suatu
penilaian bahwa Gandhi sepakat terjadinya sinkretisme ajaran keagamaan. Secara manusiawi, pada dasarnya
sinkretisme merupakan wujud dari ketidakmampuan manusia menemukan secara mutlak bentuk-bentuk
kebenaran yang selama ini ditawarkan oleh berbagai agama. Itulah sebabnya, pengambilan nilai-nilai yang baik
dan benar dalam setiap agama seolah menjadi keharusan moral yang harus dijalankan dalam komunitas
ashram.

Relasinya dengan Masyarakat menurut Mohandas Karamchand Gandhi

Konsepsi masyarakat bagi Gandhi, yakni masyarakat terbentuk karena kehadiran manusia sebagai
makhluk otonom dan berkolerasi. Hal tersebut menyebabkan manusia untuk tidak memusnahkan manusia
lainnya dan menghindarkan diri dari perilaku himsa atau kekerasan. Manusia pada dasarnya tidak hanya terdiri
dari tubuh fisik belaka melainkan juga memiliki roh, rasio dan perasaan, sehingga manusia mampu berbuat
sesuatu berdasarkan kesadaran dan kehendak baiknya. Dalam konteks ini, Gandhi memandang manusia secara
positif, karena manusia memiliki kekuatan dasar yaitu cinta (Wegig 1986:60). Dengan cinta, manusia dapat
mengembangkan diri dan membina persatuan antara seluruh dunia, termasuk dengan manusia lainnya secara
baik. Kemampuan untuk mencintai membuat manusia mampu untuk berubah, berkembang menuju pada
perbaikan dan kesempurnaan.

Konsepsi dasar Gandhi tentang manusia ini merupakan titik tolak bagi pemahamannya mengenai
masyarakat. Gandhi (dalam Wegig, 1986: 60-63) menganggap bahwa masyarakat yang sempurna tidak bisa
dilepaskan dari suatu keadaan manusiannya yang memiliki kesempurnaan pula. Begitu juga sebaliknya,
manusia yang jahat juga berakibat bagi bangunan masyarakat yang menjadi tempat para individu tersebut
mengembangkan kehidupannya. Konsekuensi logisnya, kebaikan dan kesempurnaan suatu masyarakat sangat
terpengaruh oleh kehidupan manusia di dalamnya. Hal ini disebabkan karena manusia adalah penyusun bagi
bangunan sebuah masyarakat (Gandhi, 1988:164). Pandangan ini sejalan dengan gagasan tindakan komunikatif
yang menekankan pentingnya komunikasi yang berlandaskan kesadaran moral dan penghormatan terhadap
sesama. Budiasa (2016) menunjukkan bahwa tindakan komunikasi yang berakar pada nilai spiritual dan
kesadaran diri mampu memperkuat relasi sosial yang harmonis.

Artinya, baik buruknya suatu masyarakat dipengaruhi oleh keadaan dari para penyusunnya, yaitu perilaku
manusiannya. Tidak ada gunanya mengidealisasikan suatu komunitas yang sempurna, ketika tidak disertai
dengan keteguhan untuk menjadikan manusia yang ideal. Masyarakat tanpa kekerasan merupakan cerminan
dari model masyarakat yang diimpikan oleh Gandhi. Sebagaimana diketahui terdapat berbagai prinsip etis yang
oleh Gandhi digunakan sebagai ajaran moral bagi warga untuk menciptakan prototipe masyarakat sebagaimana
yang ia inginkan, yaitu masyarakat damai yang nir-kekerasan. Kekerasan hanya akan menimbulkan
kesengsaraan bagi umat manusia dan penderitaan yang berlebihan.

Konsepsi masyarakat yang dijelaskan pada bagian sebelumnya menurut Gandhi melahirkan sebuah bentuk
masyarakat yang dicita-citakan dan diwujudkan dalam pendirian ashram, dimana terdapat prinsip-prinsip
hidup dalam ashram yang harus ditaati oleh warganya. Ketaatan terhadap berbagai prinsip yang terdapat

188


https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/

Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189

dalam ashram berujung pada pemikiran Gandhi untuk memberikan suatu argumen tentang prinsip
persaudaraan umat manusia. Argumen Gandhi yakni nilai kemanusiaan yang menjadi titik puncak bagi setiap
manusia adalah sama dan bersaudara, tidak boleh ada yang merasa lebih dibandingkan yang lainnya (Gandhi,
1988:167). Prinsip ‘semua manusia bersaudara’ inilah yang menjadi prinsip moral dalam masyarakat yang
diidealisasikan Gandhi.

Prinsip-prinsip yang terdapat dalam ashram yang didirikan Gandhi merupakan suatu bentuk penghargaan
terhadap nilai-nilai kemanusiaan sebagai bentuk pengabdian tertinggi. Kemanusiaan adalah suatu representasi
atas prinsip bahwa semua manusia bersaudara. Tanpa peneguhan pada prinsip ini maka interaksi sosial dalam
masyarakat hanya memunculkan sikap saling permusuhan, saling membenci dan saling menyakiti yang ujung-
ujungnya adalah dibiarkannya perilaku kekerasan dalam masyarakat. Kekerasan bagi Gandhi (dalam Merton
1992: 42) adalah benuk pengingkaran atas kemanusiaan. Kekerasan adalah wujud bahwa antar manusia dalam
sebuah interaksi sosial tidak menjalankan suatu keyakinan bahwa semua manusia adalah bersaudara.

Persepsi Gandhi bahwa semua manusia bersaudara tidak bisa dilepaskan dari pengertiannya tentang
manusia. Sebagaimana dijelaskan di atas, manusia tidak akan menemukan dirinya sendiri, tanpa terlibat dalam
kebutuhan besar, yaitu sosialitas. Manusia memang makhluk otonom, tapi otonom yang berkorelasi (Gandhi,
1988: 138). Gandhi berpegang teguh pada pemahaman untuk mengajarkan kepada setiap orang agar
menghargai orang lain sebagai manusia. Manusia dengan nilai kemanusiaanya harus menjadi landasan dalam
setiap bentuk kehidupan sosial masyarakat.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa dinamika komunikasi publik di era digital ditandai oleh perubahan pola
interaksi yang semakin horizontal, partisipatif, dan berbasis media sosial. Namun, perkembangan tersebut juga
membawa tantangan berupa disrupsi media, seperti banjir informasi, hoaks, polarisasi opini, dan dominasi
algoritma platform digital. Temuan menunjukkan bahwa literasi masyarakat menjadi kunci untuk menghadapi
disrupsi tersebut, baik melalui peningkatan kemampuan verifikasi, pemahaman terhadap konten visual,
maupun keterlibatan aktif dalam ruang diskursus digital. Tren komunikasi publik periode 2015-2025, adanya
perubahan pola yang cukup signifikan seiring berkembangnya ekosistem digital di Indonesia. Lonjakan disrupsi
media mencapai puncaknya pada 2020-2022, bertepatan dengan pandemi COVID-19, ketika ruang digital
menjadi kanal utama komunikasi masyarakat. Distribusi literasi digital berdasarkan kelompok umur
menunjukkan adanya kesenjangan yang cukup signifikan antar generasi. Kelompok usia muda (17-25 tahun)
mencatat tingkat literasi digital tertinggi (82%). Kelompok usia lanjut (60 tahun ke atas) hanya mencapai
tingkat literasi digital sekitar 45%. Rendahnya angka ini mengindikasikan adanya hambatan struktural maupun
kultural. Komunikasi publik di era digital saat ini didominasi oleh penggunaan media sosial (45%) dan diikuti
oleh portal berita online (25%).

Perlunya kolaborasi antara pemerintah, perguruan tinggi, media, dan komunitas digital dalam membangun
ekosistem komunikasi publik yang sehat. Ko-kreasi literasi digital yang berkelanjutan menjadi kunci untuk
mengurangi dampak negatif disrupsi media dan memperkuat daya Kkritis masyarakat. Dengan demikian,
strategi literasi digital tidak hanya berfungsi sebagai proteksi, tetapi juga sebagai modal sosial untuk
memperkuat kualitas komunikasi publik yang inklusif, kritis, dan berorientasi pada kepentingan bersama.

DAFTAR PUSTAKA

Gandhi, M. K. 1978. A Story of My Experiments with Truth, terj. Gedong Bagus Oka. Bali. Yayasan Bali Santi Sena.

Gandhi, M. K. 1979. The Story of My Experiment with Truth. Ahmedabad: Navajivan Publishing House.

Gandhi, M.K. 1951. Toward Non-violence Socialism. Ahmedabab: Navajivan Publishing House.

Gandhi, M.K. 1953. Toward New Education. Ahmedabad: Navajivan Publishing House.

Gandhi, M.K. 1956. Satyagraha. Ahmedabad: Navajivan Publishing House.

Gandhi, M.K. 1981. Gandhi sebuah Otobiografi, Kisah Eksperimen-eksperimenku dalam Mencari Kebenaran,
terj. Gedong Bagus Oka. Jakarta: Sinar Harapan.

Gandhi, M.K. 1988. Semua Manusia Bersaudara, Kehidupan dan Gagasan Mahatma Gandhi Sebagaimana
Diceritakannya Sendiri, terj. Kustiniyati Moctar. Jakarta: Obor dan Gramedia.

Budiasa, | Made. 2018. “Representasi Wacana Tanpa Kekerasan di Cybermedia dalam Praksis Budaya Hindu-
Bali: A Crltlcal Dlscourse Analysis.” VIDYA SAMHITA: Jurnal Penelitian Agama 4 (2).

Budiasa, I M. (2016) Tlndakan Komumkatlf Komunitas Veda Phosana Ashram Badung dalam Ritual
Agnihotra. VIDYA SAMHITA: Jurnal Penelitian Agama, 2(2).

Merton, Thomas. 1992. Gandhi tentang Pantang Kekerasan. Jakarta. Yayasan Obor Indonesia.

Muhni, Djuretna Ali Imam. 1996. Manusia Menurut Ortega Y. Gasset. Jurnal Filsafat, 28-33.

Suwantana, I. G. 2007. Mahatma Gandhi. Jakarta: Ganeca Press.

Wegig, R. Wahana. 1986. Dimensi Etis Ajaran Gandhi. Yogyakarta: Kanisius.

189


https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ejournal.ihdn.ac.id/index.php/vs/article/view/2322

