
Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189   
 

182  
 

 
 

 
 

 
KEKUATAN SATYAGRAHA SEBAGAI KOMUNIKASI NIRKEKERASAN: 

TELAAH KONSEPSI MANUSIA IDEAL MAHATMA GANDHI 
 

Ni Luh Ayu Badra Purwa Ningsih a,1 
 

b Kementerian Agama Kota Denpasar 
1 Corresponding Author, email: ayubadra65@gmail.com (Ningsih) 

ARTICLE INFO ABSTRACT 
 

 

PENDAHULUAN 
Manusia adalah makhluk individu dan juga mahkluk sosial, karena manusia selalu hidup saling 

berdampingan dan saling membutuhkan satu sama lain. Manusia juga sebagai makhluk yang bermoral tentunya 
memiliki akal budi yang menjadikannya sebagai makhluk yang dapat membedakan antara yang baik dan buruk 
akan tetapi diperlukan kemampuan lebih dari itu untuk dapat mewujudkan manusia yang utuh sebagai 
makhluk yang bermoral. Socrates (dalam Kamaluddin, 2012:72) mengatakan bahwa manusia memiliki 
pengetahuan dan kemauan, sedangkan Plato mengungkapkan bahwa intisari dari manusia adalah jiwa dan roh. 
Bagi Socrates, manusia adalah seorang pelaku yang memiliki kemampuan akal budi dan organisasi diri. 
Kemudian Max Scheler adalah salah satu filsuf Jerman yang mengatakan bahwa manusia tidak memiliki dunia 
keliling yang terbatas seperti hewan (Muhni, 1996:29). Manusia memang telah mampu memperluas jangkauan 
dan kuantitas pengetahuannya namun belum mampu mendekati ideal individualitas dan realitas diri. 

Ilmu pengetahuan dan teknologi menjangkau hampir seluruh kehidupan manusia, sehingga dapat 
“memperpanjang tangannya”, “memperkuat ototnya” dan dapat “menyambung inderanya”, serta manusia 
mampu mengeksplorasi kemungkinan-kemungkinan terhadap adanya kehidupan lain bagi manusia di luar 
kehidupan planet bumi. Perkembangan teknologi yang begitu pesat membawa dampak yang positif dan negatif 
terhadap kehidupan manusia. Terlebih pada zaman Postmodern saat ini, ilmu pengetahuan tidaklah objektif 
tetapi subjektif dan interpretasi dari manusia itu sendiri, sehingga kebenarannya adalah relatif. Postmodern 
biasa dikenal sebagai sebuah “perayaan keanekaragamaan atau kemajemukan” yang jika disederhanakan 
dalam sebuah konsep dapat disebut sebagai konsep perbedaan (difference).  Postmodernisme telah merasuk 
ke dalam seluruh bagian masyarakat, dimulai dari aspek-aspek kebudayaan seperti arsitektur, seni dan drama, 
tetapi juga tidak terkecuali dengan hal-hal seperti spiritualitas dan cara berpakaian juga terpengaruh sebagai 
bentuk budaya konsumsi. Hidup di dunia postmodern saat ini, seluruh energi manusia hanyalah diarahkan pada 
pemuasan hawa nafsu semata. Hampir setiap manusia pada dewasa ini merasa paling benar sehingga kurang 
dapat menerima pendapat dan pandangan orang lain. Kekerasan sering dijadikan sebagai sebuah alat untuk 
mencapai suatu tujuan yang didasarkan atas ego pribadi. Tidak hanya permasalahan pribadi akan tetapi 
permasalahan antar kelompok, golongan dan agama juga sering menimbulkan konflik pada masyarakat. Konflik 

Article history: 

Received: 14-09-2025 

Revised: 22-09-2025 

Accepted: 18-10-2025 

Published: 30-10-2025 

 

 
 
 
 
 

Keywords:  
Gandhi, Concept of 
Man, Society, 
Relation 

 

Various social problems, whether among individuals, groups, or religious 
communities, are often not resolved through dialogue alone and instead 
tend to lead to forms of verbal and non-verbal violence. This situation has 
encouraged the emergence of anti-violence movements, one of which was 
led by Mahatma Gandhi. Gandhi is recognized as a humanist figure who 
consistently opposed imperialism through the principle of nonviolence 
(ahimsa) and the power of truth (satyagraha). This article aims to analyze 
Gandhi’s ideas concerning the ideal human being and their relevance to 
the formation of a nonviolent society. This study employs library research 
with a qualitative descriptive approach, examining Gandhi’s 
autobiographical works, writings, and relevant literature to interpret his 
humanitarian thought and practices. The findings show that the ideal 
human being, according to Gandhi, is the satyagrahi, one who is capable of 
self-control, embodies compassion, and upholds truth in action. This 
conception not only shapes moral individuals but also contributes to the 
realization of a peaceful and humanistic social order. 

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
mailto:ayubadra65@gmail.com
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/


Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189   
 

183  
 

agama yang belakangan ini menjadi sorotan pemerintah sehingga muncul wacana “Moderasi Beragama”. 
Moderasi merupakan budaya Nusantara yang berjalan beriringan tanpa saling mempertentangkan namun 
mencari sebuah penyelesaian dengan toleran. Moderasi beragama dapat kita pahami sebagai suatu cara atau 
sikap yang moderat tanpa kekerasan dalam kita beragama. Wacana ini muncul karena manusia saat ini mulai 
bersifat sangat ekstrim dalam setiap tindakannya. Begitu banyaknya konflik dalam masyarakat baik antar 
pribadi, golongan atau agama yang tidak dapat diselesaikan hanya dengan berdialog dan justru menimbulkan 
berbagai bentuk kekerasan non verbal maupun verbal dalam penyelesaiannya. 

Berdasar pada problem kemanusiaan yang terjadi belakangan ini menggerakan sebagian orang untuk 
menciptakan aksi-aksi sosial dan wacana-wacana anti kekerasan.  Salah satunya adalah Mohandas Karamchand 
Gandhi atau lebih populer dikenal dengan Mahatma Gandhi (1869-1948) seorang pemikir sekaligus pejuang 
humanis yang berasal dari negeri India. Gandhi dikatakan humanis karena selama hidupnya selalu 
mengkampanyekan pentingnya perlawanan atas imperialisme dengan nir-kekerasan atau tanpa kekerasan. Dia 
selalu mengedepankan kepentingan kemanusiaan secara lebih luas dari pada melakukan perlawanan dengan 
jatuhnya korban-korban manusia. Bahkan secara eksplisit, Gandhi pernah berujar, my natinalisme is 
humanistic, nasionalisme saya adalah kemanusiaan (Gandhi, 1953:146). Perspektif nir-kekerasan ini sejalan 
dengan temuan Budiasa (2018) yang menunjukkan bahwa praktik tanpa kekerasan tidak hanya berlangsung 
dalam ranah fisik, tetapi juga direpresentasikan dalam wacana dan praktik komunikasi di ruang sosial maupun 
digital, sebagai upaya mempertahankan nilai-nilai kemanusiaan dalam kehidupan bermasyarakat. 

Perjuangan Gandhi melawan berbagai bentuk penindasan, utamanya yang dijalankan melalui gerakan 
kolonialisasi, tanpa melibatkan kekerasan, adalah representasi dari komitmen kemanusiaannya. Meskipun 
harus berkorban dengan menanggung penderitaan pribadi, Gandhi tetap melanjutkan perjuangannya sampai 
akhir hayatnya. Cita-citanya memang sederhana, meski bersifat utopis, bahwa masyarakat dunia harus 
ditunjukkan bagaimana cara hidup bermasyarakat yang nir-kekerasan (Gandhi, 1956: 125). Tentunya dalam 
mewujudkan kehidupan masyarakat tanpa kekerassan harus mulai dibentuk dari pribadi masing-masing 
individu karena masyarakat yang baik terbentuk dari kualitas manusia yang baik. 

 

METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian pustaka atau library research. Penelitian 
kepustakaan merupakan suatu jenis penelitian yang digunakan dalam pengumpulan informasi dan 
data secara mendalam melalui berbagai literatur, buku, catatan, majalah, referensi lainnya, serta hasil 
penelitian sebelumnya yang relevan, untuk mendapatkan jawaban dan landasan teori mengenai 
masalah yang diteliti. Pada penelitian ini lebih banyak menggunakan pustaka-pustaka yang 
membahas tentang oto biografi dari Gandhi maupun kisah-kisah perjuangannya baik yang Gandhi 
tulis sendiri maupun yang orang lain tulis.  

Prosedur penelitian ini menghasilkan data deskritif berupa kata-kata tertulis, lisan dan perilaku 
orang-orang yang dapat diamati. Penelitian ini dinyatakan dalam bentuk verbal dan dianalisis tanpa 
menggunakan teknik statistik. Oleh karena itu, penelitian ini dapat disebut sebagai penelitian 
kualitatif. Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan studi kepustakaan dan studi 
dokumentasi dengan teknik analisis data yang digunakan yaitu (1) reduksi data, (2) penyajian data 
dan (3) verifikasi data. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Gandhi menganggap manusia sebagai makhluk yang mulia dan unik karena manusia tidak hanya terdiri 

dari jasmani saja melainkan juga memiliki roh, rasio dan perasaan, sehingga manusia mampu berbuat sesuatu 
berdasarkan kesadaran dan kehendak yang baik. Manusia dipahami secara positif, karena manusia memiliki 
kekuatan besar yaitu cinta. Manusia dapat mengembangkan diri dan membina persatuan antara seluruh dunia 
dengan cinta. Kemampuan untuk mencintai membuat manusia mampu berubah, berkembang menuju pada 
perbaikan dan kesempurnaan.   

Manusia yang ideal merupakan gambaran dari bentuk esensial manusia yang paling 
fundamental, yang tiap-tiap manusia punya pandangan tersendiri dalam mempersepsikan sosok 
manusia yang sempurna. Bagi Gandhi, manusia yang ideal adalah manusia‘satyagrahi’, artinya 
orang yang mampu mengatasi dan menguasai kekuatan-kekuatan jahat, tidak hanya yang datang 
dari luar tetapi juga yang ada di dalam dirinya, yang dilaksanakan dengan ahimsa dan pemurnian 
diri yaitu mencakup sikap tidak terikat akan harta duniawi dan bebas terhadap kelezatan serta 
kenikmatan melalui puasa, dan brahmacharya. Menjadi satyagrahi berarti menjadi orang yang 
mampu menjalankan sikap kemanusiaan (Wegig, 1986: 60). 

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/


Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189   
 

184  
 

Pemikiran kemanusiaan yang dikembangkan Gandhi yaitu ajaran moral yang terdapat dalam 
prinsip kemanusiaannya. Melalui pendekatan yang humanis, Gandhi menegaskan bahwa sebuah 
upaya perjuangan kemanusiaan seharusnya ditempuh dengan cara yang menusiawi pula. Esensi 
kemanusiaan yang terdapat pada perjuangan itu tidak menjadi kabur, dalam uraiannya Gandhi 
menyatakan bahwa, sebuah upaya pembelaan terhadap kebenaran atau kemanusiaan yang 
dilakukan melalui melalui perlawanan tanpa kekerasan, pada dasarnya diarahkan bukan untuk 
membuat lawan menjadi menderita. Siapa saja yang menjalankan prinsip tersebut dalam 
perjuagannya, harus senantiasa berupaya membalas setiap kejahatan yang diterimanya dengan 
kebaikan (Wegig, 1986: 19).  

Hal lain yang cukup menarik dari pemikiran kemanusiaan terletak pada tujuan dan objek 
yang hendak dicapainya. Tujuan dari prinsip-prinsip perjuangan tidak diarahkan untuk 
memperoleh kemenangan satu pihak terhadap pihak lain, tetapi lebih diarahkan pada sebuah 
transformasi radikal terhadap bentuk hubungan dari kedua belah pihak yang sedang bertikai. 
Objeknya sendiri, bukan diarahkan untuk melakukan kekerasan, melainkan menemukan 
kebenaran yang terdapat di dalamnya.  

Pandangan Gandhi tentang nilai kemanusian selaras dengan makna dari sila kedua Pancasila 
yang ingin menciptakan keadilan bagi seluruh umat manusia dan menciptakan manusia yang 
beradab. Seperti yang sudah disampaikan pada bagian sebelumnya mengenai perjuangan Gandhi 
menentang deskriminasi kulit hitam yang terjadi di Afrika Selatan. Hal tersebut membuktikan 
bagaimana perjuangan Gandhi dalam menegakkan keadilan  dengan cara menghindari kekerasan 
karena bagi Gandhi  nilai kemanusian yang perlu ditanamkan adalah ahimsa. 

Ahimsa merupakan salah satu cara yang dapat dilakukan dalam proses mencari sebuah 
kebenaran. Kebenaran bagi Gandhi adalah apa yang dikatakan kepada manusia oleh suara yang 
keluar dari sanubari manusia (Gandhi, 1988:11). Jika demikian maka kebenaran yang dipercayai 
dan dimiliki setiap orang berbeda-beda. Kebenaran bagi seseorang bisa saja salah menurut orang 
lain begitu juga sebaliknya. Oleh karenanya setiap orang harus menyadari keterbatasan-
keterbatasanya sebelum berbicara tentang suara batinnya. Sehingga ada beberapa proses atau 
ketaatan yang harus dijalankan untuk mencapai sebuah kebenaran. 

 

Mewujudkan Manusia yang Satyagraha menurut Mohandas Karamchand Gandhi 
Dalam mewujudkan manusia yang Satyagraha menurut Gandhi tentu ada beberapa hal yang harus 

diperhatikan. Bagi Gandhi manusia merupakan makhluk yang otonom atas dirinya sendiri dan memiliki 
peranannya masing-masing. Setiap manusia memiliki dua peranan yang berbeda yakni sebagai anggota dalam 
keluarga dan sebagai anggota dalam kelompok masyarakat. Sesuai dengan pandangan Gandhi tentang 
masyarakat yang baik tercipta dari manusia yang baik pula. Sehingga dalam mewujudkan manusia yang baik 
atau ideal menurut Gandhi dibagi menjadi dua langkah yang dapat ditempuh yakni langkah secara intern dan 
ekstern.  

1. Secara Intern 
Langkah-langkah mewujudkan manusia yang Satyagraha secara intern yang dapat dilakukan yakni sebagai 

berikut : 

a) Mengamalkan Ajaran Ahimsa 
Ahimsa berasal dari kata himsa yang berarti kekerasan sehingga ahimsa berarti tanpa kekerasan 

(Suwantana, 2007:17). Sesuai dengan asal katanya, ajaran ini menyerukan kepada seluruh umat manusia untuk 
menjunjung tinggi semangat nirkekerasan dalam setiap laku kehidupannya. Lebih dalam lagi menurut Gandhi, 
ahimsa berarti menolak keinginan untuk membunuh, tidak menyakiti hati, tidak membuat marah, tidak 
mencari keuntungan diri sendiri dengan meperalat serta mengorbankan orang lain. Gandhi memandang ahimsa 
dan cinta kebenaran ibarat saudara kembar yang sangat erat, hanya saja yang membedakannya yakni Ahimsa 
merupakan sarana mencapai kebenaran, sedangkan kebenaran sebagai tujuannya. 

b) Mengamalkan Ajaran Satyagraha 
Secara harfiah satyagraha berarti suatu pencarian kebenaran dengan tidak mengenal lelah. Kata satya 

(kebenaran) diturunkan dari kata sat yang berarti “ada” sehingga menurut Gandhi, dalam realitas tidak ada 
yang lain selain kebenaran. Semua aktivitas kehidupan manusia seharusnya berpusat pada Kebenaran dan 
berada dalam setiap hembusan nafas kehidupan manusia. Makna dasar dari satyagraha adalah “berpegang pada 
kebenaran” sehingga melahirkan “kekuatan-kebenaran”. 

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/


Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189   
 

185  
 

c) Mengamalkan Ajaran Swadesi 

Ajaran Gandhi selanjutnya adalah swadesi yang berarti cinta tanah air sendiri, mendahulukan 

pengabdian terhadap negeri sendiri. Dalam bahasa sederhana, Gandhi mengartikannya sebagai 

“menggunakan apa yang dihasilkan oleh negeri sendiri” (Oktaviani, 2019:50) ini dimaksudkan oleh Gandhi 

agar rakyat india dapat hidup mandiri dan berdiri di atas kaki sendiri. India merupakan bangsa dengan jumlah 

penduduk terbesar kedua di dunia, sudah barang tentu sumber daya manusia juga melimpah. Baik dalam sisi 

industri atau manufaktur India memiliki kekuatan yang memadai untuk mandiri.  

d) Memahami Ajaran Hartal dalam Perjuangan Kebenaran 
Ajaran berikutnya adalah Hartal yaitu gerakan ini dilakukan setelah semua usaha tidak dapat membantu 

untuk menemukan keadilan atau penelesaian masalah. Hartal merupakan semacam pemogokan masal atau 
nasional dengan cara toko-toko ditutup sebagai protes politik dan para pekerja melakukan pemogokan untuk 
bekerja. Hartal sendiri memiliki makna mogok. Sadar akan kekuatan buruh yang besar di India, Mahatma 
Gandhi menyerukan mogok kerja bagi buruh-buruh pabrik yang dimiliki inggris jika terjadi kesewenang-
wenangan dari pihak majikan. Langkah ini dinilai Gandhi cukup efektif untuk memberikan jera bagi bangsa 
penjajah. Ketika para buruh mogok, maka produksi akan terhenti dan kerugian tertumpu pada pihak penguasa. 

e) Menjalankan Hak dan Kewajiban Kepala Keluarga 
Gandhi berpandangan bahwa menjadi seorang kepala keluarga mempunyai beberapa hak yang harus 

didapatkan oleh seorang kepala keluarga yakni berhak untuk dihormati oleh seluruh anggota keluarga, berhak 
mengambil keputusan yang menyangkut seluruh anggota keluarga, dan berhak memberikan perintah ataupun 
larangan yang sifatnya tidak merenggut hak dari anggota keluarga lainnya. Selain memiliki hak tentunya 
seorang kepala keluarga memiliki kewajiban dan tanggung jawab yang begitu besar kepada anggota keluarga. 
Kewajiban seorang kepala keluarga yakni memberikan perlindungan dan rasa aman kepada anggota 
keluarganya, serta wajib memberikan nafkah pada seluruh anggota keluarga. Kepala keluarga juga 
berkewajiban untuk menjaga keharmonisan keluarga dengan bersikap baik dan adil pada seluruh anggota 
keluarga.  Kehidupan yang harmonis dimulai dari lingkungan keluarga dan sebagai seorang pemimpin dalam 
keluarga sudah menjadi kewajibannya untuk menciptakan keluarga yang harmonis.  

f) Menjalankan Hak dan Kewajiban Seorang Ibu 
Kedudukan seorang ibu di dalam rumah tangganya sebagai penyangga cita-cita rohani dan menjadi guru 

pertama anak-anaknya. Seorang ibu mempunyai kewajiban memberi contoh, anjuran dan ajaran yang baik, 
mengajarkan disiplin kepada anak-anaknya, rendah hati, ramah tamah, berkelakuan baik dan pelayanan yang 
sopan santun serta memuja Tuhan dengan sepenuh hati. Setiap ibu harus selalu mengambil bagian dalam usaha 
untuk mengembangkan kesadaran tentang Tuhan dalam diri anak-anaknya, karena anak-anak merupakan 
tunas bangsa, tiang dan dasar sebuah negara. Sedangakan hak yang dimiliki oleh seorang ibu yaitu 
mendapatkan perlakuan yang baik oleh seluruh anggota keluarga, berhak dinafkahi oleh suami, berhak 
mendapat perlindungan dan rasa aman serta dihormati oleh semua anggota keluarga. Menjadi seorang ibu 
merupakan tugas yang sangat mulia karena memiliki tanggung jawab yang sangat besar terhadap 

perkembangan fisik dan mental anak, jadi sudah seharusnya dihormati dan dipenuhi segala haknya.  

g) Menjalankan Hak dan Kewajiban Seorang Anak 
Dalam ajaran agama Hindu menunjukan bahwa seorang anak sangat diharapkan kehadirannya dalam 

sebuah keluarga dan seorang anak juga mempunyai kewajiban yang sangat besar, yaitu menjadi anak yang 
Suputra, yang akan bertanggung jawab dan hormat kepada orang tua serta yang terpenting adalah kepada 
leluhurnya. Selain memiliki kewajiban tentunya seorang anak juga memiliki hak yang wajib didapatkan. 
Seorang anak berhat untuk mendapat perlindungan, maksudnya bahwa anak-anak itu benar-benar dirawat 
sampai dengan dewasa, dipenuhi kebutuhan kesehatannya. Seorang anak juga berhak untuk mendapatkan 
tanggungan maksudnya yaitu anak harus mendapat tanggungan untuk mendapatkan pendidikan dan 
memenuhi kebutuhan hidupnya. Setiap anak berhak mendapatkan pendidikan setinggi-tingginya, hal itu yang 
selalu menjadi penekanan oleh Gandhi. Pandangan Gandhi bahwa setiap anak berhak untuk mendapatkan 
pendidikan dan menjalani masa kanak-kanaknya tanpa ada tekanan atau beban pernikahan seperti yang selama 
ini Gandhi rasakan akibat perjodohan dini oleh kedua orang tuanya. Meskipun setelah menikah Gandhi dapat 
melanjutkan sekolahnya akan tetapi berbeda dengan istrinya yang tidak dapat melanjutkan sekolah. Oleh 
karena itu Gandhi merasa bahwa pendidikan adalah hal yang sangat penting dan wajib didapatkan oleh setiap 
anak.  

 

2. Secara Ekstern 
Setelah mampu untuk menjalakan dan mengamalkan empat ajaran Gandhi serta perannya dalam keluarga, 

manusia juga harus mampu menerapkan dalam masyarakan untuk menciptakan masyarakat yang ideal 
menurut Gandhi. Idealisasi masyarakat yang hendak diwujudkan oleh Gandhi pada dasarnya juga tidak terlepas 

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/


Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189   
 

186  
 

pada idealisasi dari manusia itu sendiri sebagai pokok penyusun masyarakat. Idealisasi masyarakat bagi Gandhi 
adalah apa yang masyarakat India sebut sebagai Ashram atau yang memiliki kesamaan terminologi dengan 
Ashram. Ashram merupakan konsepsi ideal tentang bangunan masyarakat yang dicita-citakan oleh Gandhi 
sebagai sebuah komunitas teladan. Penerapan peraturan-peraturan dalam Ashram merupakan langkah yang 
dapat dilakukan secara ekstern dapat dilakukan untuk mewujudkan manusia yang ideal. Adapun peraturan-
peraturan yang harus diterapkan oleh warga Ashram yakni :  

a) Kebenaran 
Dalam komunitas ashram, kebenaran tidak hanya dalam pengertian berkata jujur atau tidak berdusta, 

melainkan harus terdapat pada semua segi, yakni; pikiran, ucapan, dan tindakan (Gandhi, 1951: 39). Mengejar 
Kebenaran merupakan bhakti sejati (pengabdian) yang mengarahkan orang kepada Tuhan. Bagi Gandhi, 
Kebenaran adalah Tuhan itu sendiri, sehingga pencarian dan pengabdian atas kebenaran dengan sendirinya 
mengandung arti sebagai --pengabdian dan pencarian atas Tuhan. Dharma atas Kebenaran tersebut haruslah 
ditempuh melalui sikap nirbaya (keberanian), keuletan dan sikap tidak mudah menyerah. Alangkah indahnya, 
bila kita semua baik laki-laki dan perempuan, tua maupun muda mengabdikan diri sepenuhnya pada Kebenaran 
dalam apa pun yang kita lakukan di waktu sadar, entah bekerja, makan, minum atau bermain, sampai saatnya 
tubuh kita hancur dan meninggal bersama kebenaran. Tuhan sebagai Kebenaran adalah harta yang tidak 
ternilai harganya; semoga demikian adanya bagi setiap orang (Gandhi, 1951: 13). Penekanan kepada 
Kebenaran sebagai bhakti merupakan nilai normatif yang harus dijalankan oleh setiap warga dalam ashram. 
Pengertian Kebenaran dalam perspektif Gandhi mengandung keselarasan dari tiga unsur, yaitu pikiran, ucapan, 
dan tindakan. Keselarasan dari ketiga unsur tersebut menjamin terselenggaranya kehidupan kepribadian 
setiap warga ke dalam ketaatan pada peraturan yang menjadi pengikat dalam kebersamaan. 

b) Cinta Kasih  
Pengabdian kepada kebenaran harus tetap mengandalkan sikap ahimsa (kasih sayang) terhadap sesama 

sekaligus terhadap makhluk lainnya. Ahimsa mengandung pengertian ‘tidak menyakiti’. Bagi Gandhi (1981: 40) 
makna harafiah ahimsa tersebut harus diberikan bentuknya secara lebih mendalam. Ahimsa merupakan suatu 
sikap tidak menyakiti manusia manapun, baik pikiran, ucapan maupun tindakan, sekalipun konon untuk 
kepentingan manusia itu sendiri. Pemahaman ini pada dasarnya memberikan suatu perspektif baru mengenai 
perilaku tidak menyakiti manusia lain, yaitu bahwa manusia harus menghindarkan diri dari setiap kegiatan 
yang membuat orang lain tersakiti, baik secara fisik maupun secara psikis. Setiap bentuk kekerasan misalnya; 
harta ditolak ke dalam setiap dimensinya, yaitu kekerasan psikis sekaligus kekerasan fisik. Kekerasan psikis 
biasanya dilancarkan melalui pikiran dan ucapan sedangkan kekerasan fisik seringkali dilakukan dengan 
tindakan. Setiap perilaku yang berujung pada proses untuk menyakiti orang lain dengan sendirinya harus 
ditolak. Inilah yang menurut Gandhi sebagai intisari dari ajaran ashram. Prinsip ahimsa ini harus dijalankan 
dalam aktivitas keseharian manusia, utamanya bagi warga dalam ashram. Prinsip ini merupakan bentuk dari 
dasar bagi pencegahan terjadinya konflik dalam masyarakat, karena konflik biasanya muncul oleh berbagai 
perilaku ‘menyakiti’ manusia lain dengan cara apapun. Apabila setiap anggota masyarakat mematuhi prinsip 
ini, niscaya setiap konflik yang akan muncul dapat diminimalisir. Setiap manusia secara sadar mengamalkan 
prinsip ini sebagai kebutuhan dasar kemanusiaan untuk tidak saling manyakiti dan memusuhi. 

c) Brahmacharya 
Pada dasarnya Brahmacharya mengandung pengertian sebagai suatu sikap yang disesuaikan dengan 

proses pencarian Brahma (Tuhan), yakni sumber dari segala kebenaran dan kesempurnaan. Secara etimologi, 
makna tersebut adalah berasal dari kata ‘Brahma’ yang berarti sebagai Kebenaran, dan ‘charya’ diartikan 
sebagai sikap. Berdasar pada pengertian ini, maka Brahmacharya lebih ditekankan pada perilaku dari setiap 
manusia untuk selalu bersikap sesuai dengan Kebenaran itu sendiri (Gandhi, 1979: 20). Brahmacharya yang 
dikemukakan oleh Gandhi disadari memang berbeda dengan arti yang selama ini berkembang dalam 
masyarakat India. Bagi masyarakat India pada umumnya, Brahmacharya diartikan sebagai kesucian mutlak 
melalui penguasaan terhadap nafsu hewaniah. Brahmacharya sebagai prinsip ketiga dalam ashram lebih dari 
sekadar penguasaan nafsu hewani, melainkan juga mencakup penguasaan setiap indera yang terdapat dalam 
diri manusia (Gandhi, 1981: 49). 

d) Penguasaan Rasa Lidah 
Prinsip ini berhubungan erat dengan Brahmacharya, karena penguasaan rasa lidah pada dasarnya 

merupakan perilaku yang membantu tercapainya kualitas kemanusiaan menuju pada Brahma (Tuhan). 
Penguasaan rasa lidah dalam banyak hal berkaitan dengan upaya untuk menghindarkan diri dari berbagai 
bentuk makanan secara berlebihan, baik soal selera makan, maupun mengubah orientasi makan menjadi suatu 
kenikmatan. Arti makan sekadar sebagai sarana, bukan tujuan hidup manusia. Oleh karena itu, setiap penghuni 
ashram diharapkan menghindarkan diri dari perilaku makan yang sekadar memenuhi kenikmatan indera 
semata serta tidak berlebih-lebihan dan menghindari makan daging, alkohol serta makanan yang 
membangkitkan nafsu. Prinsip penghindaran diri berlebih-lebihan dalam mengkonsumsi makanan serta 

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/


Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189   
 

187  
 

menghindari setiap makanan yang telah ditentukan merupakan ikhtiar dari setiap warga dalam ashram untuk 
tidak memenuhi tuntutan inderawi semata-mata. 

e) Asteya (Tidak Mencuri) 
Prinsip tidak mencuri merupakan prinsip kelima yang harus dijalankan oleh warga ashram. Tindakan 

mencuri merupakan sebuah pantangan bagi orang yang memperjuangkan dan membela Kebenaran. Mencuri 
merupakan tindakan yang merugikan orang lain, minimal ia menyakiti orang lain karena merasa kehilangan 
harta miliknya (Gandhi, 1978: 107). Tindakan mencuri adalah perilaku yang merusak hubungan sosialitas 
dalam ashram, karena akan memunculkan rasa tidak aman dan sikap saling mencurigai. Jika didiamkan hanya 
akan melahirkan situasi tidak kondusif bagi perjalanan kehidupan dalam ashram. Prinsip ini merupakan suatu 
upaya untuk menghindarkan diri dari nafsu untuk menguasai sesuatu yang bukan menjadi haknya. Andaikata 
setiap manusia memiliki dan menjalankan prinsip ini, maka keserakahan yang biasanya menjadi realitas 
kemanusiaan dapat diminimalisir dan bahkan dihentikan potensi perkembangannya. 

f) Aparigraha (Memiliki Hidup dalam Kemiskinan) 
Prinsip ini merupakan pengembangan lebih luas dari prinsip Asteya, yaitu upaya manusia warga ashram 

untuk menghindarkan diri dari kepemilikan barang atau benda yang tidak diperlukan sekaligus yang bukan 
menjadi haknya. Melalui prinsip ini pula Gandhi (1981: 27) membuat suatu permakluman bahwa setiap warga 
dilarang untuk menyimpan sesuatu bagi keperluan masa akan datang. Pelarangan ini mengandung pengertian 
agar setiap orang mempunyai kesempatan untuk memperoleh bagian, dan tidak terjadi monopoli barang yang 
dapat merusak hubungan antar warga. Monopoli hanya akan menimbulkan kecemburuan sosial dan sekaligus 
kesenjangan sosial dalam sosialitas pada ashram. Selanjutnya Gandhi mengatakan, Kaum berada mempunyai 
simpanan melimpah ruah yang mereka tidak perlukan dan oleh karena itu barang-barang tersebut tidak terurus 
dan terbuang-buang, sementara jutaan orang mati kelaparan karena langkanya pangan. Jika setiap orang 
menyimpan sesuatu yang diperlukan saja, maka tak seorang pun akan kekurangan dan semuanya akan hidup 
kecukupan (Gandhi, 1981: 29). Prinsip ini sesungguhnya merupakan suatu sikap mental agar setiap warga 
ashram memiliki kemampuan untuk saling memperhatikan sesama, tidak serakah dan tidak terlalu menjadikan 
hidup berorientasi kepada kebutuhan-kebutuhan fisik semata. Setiap warga ashram harus bersama menikmati 
aktivitas kehidupan, tanpa ada yang paling kaya atau sebaliknya ada dalam belitan kemiskinan. Semuanya 
adalah milik bersama. Prinsip ini seolah juga memberikan suatu pemahaman akan pengaruh dari sikap hidup 
masyarakat sosialis purba yang menginginkan terbentuknya masyarakat tanpa harta. 

g) Karya Pangan 
Prinsip ini berkaitan dengan prinsip asteya dan aparigraha. Prinsip karya pangan merupakan upaya untuk 

memenuhi sikap hidup yang mengutamakan asteya dan aparigraha, yaitu dengan menjalankan usaha untuk 
memenuhi kebutuhan hidup sendiri dengan usaha mandiri tanpa melakukan pencurian. Pemenuhan kebutuhan 
sendiri melalui karya pangan merupakan kewajiban moral bagi setiap warga yang sehat. Kewajiban ini 
merupakan suatu prinsip hidup warga di ashram agar tidak menggantungkan dirinya terhadap orang lain. 
Karya pangan menjadi wujud dari bentuk kemandirian. Konsekuensi logisnya menjadi suatu kekuatan bagi 
tumbuhnya masyarakat sipil dengan kemampuan untuk mengelola dan mencukupi kebutuhan sendiri. 

h) Nirbaya (Tidak Mengenal Takut) 
Situasi politik yang tidak menentu dan di tengah ketertindasan masyarakat India akibat kekejaman 

kolonial, membuat Gandhi menganjurkan suatu anjuran Nirbaya, yaitu suatu sikap untuk tidak pernah 
mengenal rasa takut terhadap kekuatan apapun. Prinsip ini melahirkan suatu semangat yang sangat luar biasa 
bagi warga ashram untuk menunjukkan keberanian dan jiwa patriotismenya melawan pemerintah Kolonial 
Inggris. Gandhi (1979: 29) berpendapat bahwa setiap warga India harus dihilangkan perasaan takutnya untuk 
berani berbicara dan berpendapat di muka umum, sekaligus menuntut dihilangkannya ketidakadilan bagi 
warga. Sikap bebas dari rasa takut yang berasal dari luar, misalnya bebas dari rasa takut pada penyakit, luka, 
kematian, kehilangan milik, kehilangan orang yang paling dekat dan paling disayang, kehilangan kemasyuran 
atau takut dihina dan lain-lain (Gandhi, 1979: 30). Rasa takut yang dianjurkan oleh Gandhi hanyalah rasa takut 
kepada Tuhan. Untuk menemukan dan menghilangkan rasa takut tersebut, Gandhi menganjurkan agar dimulai 
dari penaklukan rasa takut dalam diri sendiri. Penaklukan tersebut pada akhirnya akan menghilangkan rasa 
takut dari luar. 

i) Menghapuskan Rasa Emoh Bersentuhan 
Prinsip ini pada dasarnya merupakan bentuk penghapusan kelas-kelas sosial dalam masyarakat Hindu di 

India. Selama ini dalam masyarakat Hindu di India terjadi persoalan mendasar berkaitan dengan interaksi 
sosial. Artinya, terjadi proses pengeliminasian atau peminggiran kelas-kelas sosial tertentu berdasarkan 
kelahiran dan keturunan, atau yang disebut dengan kasta. Kasta orang yang lebih tinggi seolah lebih mulia 
sehingga dilarang bersentuhan dengan kasta yang lebih rendah. Realitas ini bagi Gandhi dianggap bertentangan 
dengan prinsip ahimsa dan kodrat manusia yang dilahirkan dalam keadaan suci. Tidak seorang pun mungkin 
dilahirkan sebagai orang yang tidak boleh disentuh karena kita semua adalah percikan dari sinar yang satu dan 

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/


Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189   
 

188  
 

sama. Sangatlah keliru untuk memperlakukan insan-insan tertentu sebagai orang yang pantang disentuh 
karena kelahiran (Gandhi, 1979: 33). Prinsip ini mengandung suatu bentuk penghargaan atas kodrat 
kemanusiaan sebagai makhluk yang sederajat, tidak boleh terjadi berbagai bentuk diskriminasi dalam bentuk 
apapun. Prinsip ini seolah mengindikasi suatu bentuk jaminan bagi demokratisasi dalam masyarakat liberal 
yang memiliki tiga prinsip, netralitas, kebebasan dan kesetaraan dalam berbagai bidang. Gandhi menyampaikan 
bahwa melalui prinsip ini maka setiap warga ashram harus diberikan kedudukan yang sama dan wajib 
melakukan interaksi berdasarkan nilai-nilai kemanusiaan, bukan berdasarkan status sosial yang berasal dari 
keturunan dan kelahiran. 

j) Toleransi 
Toleransi merupakan prinsip terakhir dalam ashram. Toleransi merupakan perluasan dari sikap hidup 

untuk tidak melakukan proses diskriminasi dalam masyarakat. Artinya, di dalam masyarakat ashram yang 
berasal dari berbagai komunitas harus menjalankan prinsip toleransi dan tidak saling membeda-bedakan. 
Terhadap agama-agama yang ada, Gandhi (1981: 110) berpandangan bahwa semuanya mengandung wahyu 
kebenaran, namun karena agama-agama tersebut garis besarnya dibuat oleh manusia yang tidak sempurna, 
maka keyakinan-keyakinan itu dipengaruhi oleh ketidaksempurnaan tersebut dan kebenaran tersebut menjadi 
tidak mutlak adanya. Pemahaman Gandhi ini kalau ditinjau secara mendalam, pada dasarnya mencoba 
memberikan suatu persepsi bahwa setiap agama mengandung kebenaran, tetapi ketika kebenaran tersebut 
diberikan penafsiran oleh manusia, maka ia tidaklah kemudian dapat diidentikkan sebagai kebenaran yang 
sempurna. Hal ini disebabkan karena, berbagai bentuk kelemahan manusia yang turut terlibat dalam 
memberikan berbagai bentuk interpretasi atas agama. Ketidaksempurnaan tersebut memberikan sikap bagi 
Gandhi agar setiap manusia mengembangkan prinsip toleransi, yakni menghormati keyakinan-keyakinan yang 
dianut orang lain. Ketidaksempurnaan itulah yang menjadi alasan bagi Gandhi agar setiap orang dapat 
menemukan bentuk-bentuk kebenaran yang terdapat dalam agama lain. Pola pikir ini seolah memberikan suatu 
penilaian bahwa Gandhi sepakat terjadinya sinkretisme ajaran keagamaan. Secara manusiawi, pada dasarnya 
sinkretisme merupakan wujud dari ketidakmampuan manusia menemukan secara mutlak bentuk-bentuk 
kebenaran yang selama ini ditawarkan oleh berbagai agama. Itulah sebabnya, pengambilan nilai-nilai yang baik 
dan benar dalam setiap agama seolah menjadi keharusan moral yang harus dijalankan dalam komunitas 
ashram. 

 

Relasinya dengan Masyarakat menurut Mohandas Karamchand Gandhi 
Konsepsi masyarakat bagi Gandhi, yakni masyarakat terbentuk karena kehadiran manusia sebagai 

makhluk otonom dan berkolerasi. Hal tersebut menyebabkan manusia untuk tidak memusnahkan manusia 
lainnya dan menghindarkan diri dari perilaku himsa atau kekerasan. Manusia pada dasarnya tidak hanya terdiri 
dari tubuh fisik belaka melainkan juga memiliki roh, rasio dan perasaan, sehingga manusia mampu berbuat 
sesuatu berdasarkan kesadaran dan kehendak baiknya. Dalam konteks ini, Gandhi memandang manusia secara 
positif, karena manusia memiliki kekuatan dasar yaitu cinta (Wegig 1986:60). Dengan cinta, manusia dapat 
mengembangkan diri dan membina persatuan antara seluruh dunia, termasuk dengan manusia lainnya secara 
baik. Kemampuan untuk mencintai membuat manusia mampu untuk berubah, berkembang menuju pada 
perbaikan dan kesempurnaan. 

 Konsepsi dasar Gandhi tentang manusia ini merupakan titik tolak bagi pemahamannya mengenai 
masyarakat. Gandhi (dalam Wegig, 1986: 60-63) menganggap bahwa masyarakat yang sempurna tidak bisa 
dilepaskan dari suatu keadaan manusiannya yang memiliki kesempurnaan pula. Begitu juga sebaliknya, 
manusia yang jahat juga berakibat bagi bangunan masyarakat yang menjadi tempat para individu tersebut 
mengembangkan kehidupannya. Konsekuensi logisnya, kebaikan dan kesempurnaan suatu masyarakat sangat 
terpengaruh oleh kehidupan manusia di dalamnya. Hal ini disebabkan karena manusia adalah penyusun bagi 
bangunan sebuah masyarakat (Gandhi, 1988:164). Pandangan ini sejalan dengan gagasan tindakan komunikatif 
yang menekankan pentingnya komunikasi yang berlandaskan kesadaran moral dan penghormatan terhadap 
sesama. Budiasa (2016) menunjukkan bahwa tindakan komunikasi yang berakar pada nilai spiritual dan 
kesadaran diri mampu memperkuat relasi sosial yang harmonis.  

Artinya, baik buruknya suatu masyarakat dipengaruhi oleh keadaan dari para penyusunnya, yaitu perilaku 
manusiannya. Tidak ada gunanya mengidealisasikan suatu komunitas yang sempurna, ketika tidak disertai 
dengan keteguhan untuk menjadikan manusia yang ideal. Masyarakat tanpa kekerasan merupakan cerminan 
dari model masyarakat yang diimpikan oleh Gandhi. Sebagaimana diketahui terdapat berbagai prinsip etis yang 
oleh Gandhi digunakan sebagai ajaran moral bagi warga untuk menciptakan prototipe masyarakat sebagaimana 
yang ia inginkan, yaitu masyarakat damai yang nir-kekerasan. Kekerasan hanya akan menimbulkan 
kesengsaraan bagi umat manusia dan penderitaan yang berlebihan.  

Konsepsi masyarakat yang dijelaskan pada bagian sebelumnya menurut Gandhi melahirkan sebuah bentuk 
masyarakat yang dicita-citakan dan diwujudkan dalam pendirian ashram, dimana terdapat prinsip-prinsip 
hidup dalam ashram yang harus ditaati oleh warganya. Ketaatan terhadap berbagai prinsip yang terdapat 

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/


Ningsih JKKB: Jurnal Kajian Komunikasi Budaya Vol. 02 No. 02 (2025) 182 -189   
 

189  
 

dalam ashram berujung pada pemikiran Gandhi untuk memberikan suatu argumen tentang prinsip 
persaudaraan umat manusia. Argumen Gandhi yakni nilai kemanusiaan yang menjadi titik puncak bagi setiap 
manusia adalah sama dan bersaudara, tidak boleh ada yang merasa lebih dibandingkan yang lainnya (Gandhi, 
1988:167). Prinsip ‘semua manusia bersaudara’ inilah yang menjadi prinsip moral dalam masyarakat yang 
diidealisasikan Gandhi. 

Prinsip-prinsip yang terdapat dalam ashram yang didirikan Gandhi merupakan suatu bentuk penghargaan 
terhadap nilai-nilai kemanusiaan sebagai bentuk pengabdian tertinggi. Kemanusiaan adalah suatu representasi 
atas prinsip bahwa semua manusia bersaudara. Tanpa peneguhan pada prinsip ini maka interaksi sosial dalam 
masyarakat hanya memunculkan sikap saling permusuhan, saling membenci dan saling menyakiti yang ujung-
ujungnya adalah dibiarkannya perilaku kekerasan dalam masyarakat. Kekerasan bagi Gandhi (dalam Merton 
1992: 42) adalah benuk pengingkaran atas kemanusiaan. Kekerasan adalah wujud bahwa antar manusia dalam 
sebuah interaksi sosial tidak menjalankan suatu keyakinan bahwa semua manusia adalah bersaudara. 

Persepsi Gandhi bahwa semua manusia bersaudara tidak bisa dilepaskan dari pengertiannya tentang 
manusia. Sebagaimana dijelaskan di atas, manusia tidak akan menemukan dirinya sendiri, tanpa terlibat dalam 
kebutuhan besar, yaitu sosialitas. Manusia memang makhluk otonom, tapi otonom yang berkorelasi (Gandhi, 
1988: 138). Gandhi berpegang teguh pada pemahaman untuk mengajarkan kepada setiap orang agar 
menghargai orang lain sebagai manusia. Manusia dengan nilai kemanusiaanya harus menjadi landasan dalam 
setiap bentuk kehidupan sosial masyarakat. 

 

SIMPULAN 
Penelitian ini menegaskan bahwa dinamika komunikasi publik di era digital ditandai oleh perubahan pola 

interaksi yang semakin horizontal, partisipatif, dan berbasis media sosial. Namun, perkembangan tersebut juga 
membawa tantangan berupa disrupsi media, seperti banjir informasi, hoaks, polarisasi opini, dan dominasi 
algoritma platform digital. Temuan menunjukkan bahwa literasi masyarakat menjadi kunci untuk menghadapi 
disrupsi tersebut, baik melalui peningkatan kemampuan verifikasi, pemahaman terhadap konten visual, 
maupun keterlibatan aktif dalam ruang diskursus digital. Tren komunikasi publik periode 2015–2025, adanya 
perubahan pola yang cukup signifikan seiring berkembangnya ekosistem digital di Indonesia. Lonjakan disrupsi 
media mencapai puncaknya pada 2020–2022, bertepatan dengan pandemi COVID-19, ketika ruang digital 
menjadi kanal utama komunikasi masyarakat. Distribusi literasi digital berdasarkan kelompok umur 
menunjukkan adanya kesenjangan yang cukup signifikan antar generasi. Kelompok usia muda (17–25 tahun) 
mencatat tingkat literasi digital tertinggi (82%). Kelompok usia lanjut (60 tahun ke atas) hanya mencapai 
tingkat literasi digital sekitar 45%. Rendahnya angka ini mengindikasikan adanya hambatan struktural maupun 
kultural. Komunikasi publik di era digital saat ini didominasi oleh penggunaan media sosial (45%) dan diikuti 
oleh portal berita online (25%).  

Perlunya kolaborasi antara pemerintah, perguruan tinggi, media, dan komunitas digital dalam membangun 
ekosistem komunikasi publik yang sehat. Ko-kreasi literasi digital yang berkelanjutan menjadi kunci untuk 
mengurangi dampak negatif disrupsi media dan memperkuat daya kritis masyarakat. Dengan demikian, 
strategi literasi digital tidak hanya berfungsi sebagai proteksi, tetapi juga sebagai modal sosial untuk 
memperkuat kualitas komunikasi publik yang inklusif, kritis, dan berorientasi pada kepentingan bersama.  

 

DAFTAR PUSTAKA 
Gandhi, M. K. 1978. A Story of My Experiments with Truth, terj. Gedong Bagus Oka. Bali. Yayasan Bali Santi Sena.   
Gandhi, M. K. 1979. The Story of My Experiment with Truth. Ahmedabad: Navajivan Publishing House. 
Gandhi, M.K. 1951. Toward Non-violence Socialism. Ahmedabab: Navajivan Publishing House. 
Gandhi, M.K. 1953. Toward New Education.  Ahmedabad: Navajivan Publishing House.  
Gandhi, M.K. 1956. Satyagraha.  Ahmedabad: Navajivan Publishing House.  
Gandhi, M.K. 1981. Gandhi sebuah Otobiografi, Kisah Eksperimen-eksperimenku dalam Mencari Kebenaran, 

terj. Gedong Bagus Oka. Jakarta: Sinar Harapan. 
Gandhi, M.K. 1988. Semua Manusia Bersaudara, Kehidupan dan Gagasan Mahatma Gandhi Sebagaimana 

Diceritakannya Sendiri, terj. Kustiniyati Moctar. Jakarta: Obor dan Gramedia.  
Budiasa, I Made. 2018. “Representasi Wacana Tanpa Kekerasan di Cybermedia dalam Praksis Budaya Hindu-

Bali: A Critical Discourse Analysis.” VIDYA SAMHITA: Jurnal Penelitian Agama 4 (2). 
https://ejournal.ihdn.ac.id/index.php/vs/article/view/2322.  

Budiasa, I. M. (2016). Tindakan Komunikatif Komunitas Veda Phosana Ashram Badung dalam Ritual 
Agnihotra. VIDYA SAMHITA: Jurnal Penelitian Agama, 2(2). 

Merton, Thomas. 1992. Gandhi tentang Pantang Kekerasan. Jakarta. Yayasan Obor Indonesia. 
Muhni, Djuretna Ali Imam. 1996. Manusia Menurut Ortega Y. Gasset. Jurnal Filsafat, 28-33. 
Suwantana, I. G. 2007. Mahatma Gandhi. Jakarta: Ganeca Press. 
Wegig, R. Wahana. 1986. Dimensi Etis Ajaran Gandhi. Yogyakarta: Kanisius.   

https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/
https://ejournal.ihdn.ac.id/index.php/vs/article/view/2322

