
49
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk
Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

PENDIDIKAN AGAMA HINDU DALAM PEMENTASAN TARI 
BARONG KETET UNTUK PERTUNJUKAN PARIWISATA 

DI BANJAR DENJALAN BATUBULAN

Oleh :
I Nyoman Alit Supandi

ABSTRAK
Tari Barong tidak termasuk tari wali, tetapi tidak semua barong tidak temasuk tari wali, 
Salah satu tari Barong yang secara kontinyu dipertontonkan adalah tari barong ketet di banjar 
denjalan desa Batubulan untuk pertunjukkan pariwisata, tari ini memiliki kesenian yang sangat 
menarik, hal ini akan mendukung perkembangan pariwisata. Yudabakti dan Watra 2007:25 
Seni atau estetika yang jangkaunnya tidak terbatas pada suatu daerah tertentu saja, akan tetapi 
berlaku secara mendunia dan universal. Bahasanya menjangkau termasuk wilayah Bali yang 
sudah terkenal tentang seninya. Salah satu wujud kesenian yang dipertunjukkan sebagai  
hiburan pariwisata yaitu tari barong ketet. Kenapa tari Barong Ketet ini di tulis Karena tari 
Barong Ketet ini sudah terkenal, melihat dari segi ceritra mengandung unsur kebaikan dan 
keburukan. Didalam jaman gelobalisasi ini, orang lebih cenderung mengejar kemajuan tampa 
melihat dampak negatifnya. Disamping tari Barong Ketet ini memiliki unsur ruwa bineda juga 
terkandung nilai pendidikan estetis, religiusnya, dan sosial masyarakat. Sehubungan dengan 
hal tersebut di atas, maka pertunjukkan tari Barong Ketet ini sangat menarik untuk ditulis. 
Adapun hasil penulisan ini adalah sebagai berikut 1. prosesi pementasan tari Barong Ketet 
terlebih dahulu dilakukan persiapan untuk pementasan, ada yang mengatur dibidang gambelan, 
dekorasi, tiket, peralatan dan pakian. 2. Nilai yang terkandung didalam pementasan barong ketet 
yaiu nilai pendidikan estetis religius dan sosial masyarakat. Estetisnya terletak kepada periasan 
barong dan kuubnya barong, sedangkan nilai religiusnya terdapat pada saat pementasan harus 
mempersembahkan sesajen dari pada itu setiap pementasan sebaiknya mempersembahkan 
sesajen, guna untuk mendapatkan keharmonisan. sedangkan nilai sosial masyarakat terdapat 
pada aktipitas pelaksanaan pementasan terjalin kerjasama yang sangat baik, karena seke barong 
menyadari bahwa manusia adalah sebagai mahluk yang sosial, dan memiliki pedoman tatwa 
masi sehingga semuanya adalah sama dan tidak ada yang membedakan satu antara yang lainnya.

Kata  Kunci : Pendidikan Agama, Pementasan, Tari Barong Ketet 

ABSTRACT
Barong Dance is not included to a sacred dance, but not all barong dance is not include in sacred 
dance. One of the Barong dances that is continuously performed is the Barong Ketet dance 
in Banjar Denjalan Batubulan for the tourist attraction. This dance shows a very interesting 
art, it will support the tourism development. Yudabakti and Watra 2007: 25 state that art or 
aesthetic has a non-limited area, but applicable worldwide and universal. Bali itself has been 
well known about its art. One form of the art that is performed as entertainment or tourist 
attraction is Barong Ketet dance. Barong Ketetis already well known, in terms of the story, it 
contains elements of good and evil. In the globalization era people are more likely to pursue 
progress without seeing the negative impacts. Besides,this Barong Ketet dance also contained 
elements of Ruwa Bhineda, aesthetic, education, religious, and social values. Therefore,Barong 



50
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk

Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

Ketetdance performance is very interesting to be studied. The results of this writing describes; 
1. procession of Barong Ketet dance performance, including the preparations for the stage, 
gambelan, decorations, ticket, equipment and clothes. 2. The value contained in the staging 
of Barong Ketet namely, aesthetic, religious, education and social values. The aesthetic is 
shown from the grooming of the barong and the kuub, while religious values is presented by 
the community who always present an offering at every staging in order to get the harmony, 
while the social values can be seen through the cooperation of the society before barong dance 
performance, where people admit and realizes that man is a social creature who have Tatwam 
asi guidelines so everything is the same and there is nothing to distinguish one another.

Keywords: Religion, Staging, Barong Ketet Dance

PENDAHULUAN
Dibia 2011:151 Seperti telah diketahui 

bahwa pulau Dewata merupakan daerah 
pariwisata. Masing-masing  Kabupaten 
bahkan setiap desa serta Banjar memiliki 
warisan kesenian tersendiri sebagai  aset 
pariwisata bagi daerahnya. Hal tersebut 
dilakukan karena alasan-alasan tertentu 
seperti misalnya : tempatnya yang strategis, 
lancarnya hubungan transportasi, kualitas 
keseniannya. Dalam upaya pengembangan 
pembangunan pariwisata berbagai usaha 
telah dilakukan oleh pemerintah maupun 
swasta seperti penyediaan fasilitas-fasilitas 
pariwisata. Berbicara masalah pariwisata 
maka perhatian tertuju kepada pulau Bali 
karena daerah ini merupakan tujuan wisata 
yang paling dominan di Indonesia. Hal 
ini disebabkan oleh banyaknya memiliki 
peninggalan-peninggalan sejarah yang bernilai 
tinggi, serta pemandangan alamnya yang 
mempesona, keramahtamahan penduduknya, 
dan warisan seni budaya yang beraneka 
ragam, salah satunya adalah kesenian tari 
Barong Ketet. Dibia 2000;11 Tari Barong 
tidak termasuk tari wali. Sebagaimana telah 
banyak dikemukakan oleh para hali bahwa 
didalam pertunjukan tari Barong melibatkan 
benda-benda sakral yang amat dikramatkan 
oleh warga masyarakat pendukungnya. 
Sedangkan kalau tari Barong Ketet yang ada di 
desa Batubulan  lebih mengkhusus di Banjar 

Denjalan, ini termasuk tari balih-balihan 
dan secara langsung memiliki nilai yang 
religius. Pada umumnya tari Barong Ketet ini 
dipertunjukkan untuk menghibur wisatawan 
baik yang berasal dari manca negara maupun 
wisatawan domestik yang datang ke pulau 
Bali untuk berrekreasi. Salah satu tari Barong 
yang secara kontinyu dipertontonkan untuk 
pertunjukkan pariwisata, Mengingat daya tarik 
tari Barong tersebut baik terhadap wisatawan 
domestik maupun wisatawan manca negara, 
maka perlu dilakukan bimbingan terhadap tari 
Barong tersebut untuk meningkatkan mutu 
pertunjukkan agar daya tarik dari kesenian ini 
tidak memudar.

Sehubungan dengan hal tersebut diatas, 
Barong Ketet ini dipentaskan di Banjar 
Denjalan Desa Batubulan , memiliki kesenian 
yang sangat menarik, hal ini akan mendukung 
perkembangan pariwisata. Salah satu wujud 
kesenian yang dipertunjukkan sebagai  
hiburan pariwisata. Kenapa tari Barong Ketet 
ini di tulis Karena tari Barong Ketet ini sudah 
terkenal, melihat dari segi ceritra mengandung 
unsur kebaikan dan keburukan bisa juga 
disebut dengan Ruwe bineda, kebaikan 
inilah patut kita lakukan tidak adalain untuk 
mencapai keharmonisan atau patuh dengan 
ajaran Agama. Didalam jaman gelobalisasi 
ini, orang lebih cenderung mengejar kemajuan 
tampa melihat dampak negatifnya. Disamping 
itu kita ingin mengetahwi bagaimana prosesi 



51
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk
Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

pementasan tari Barong Ketet. dan nilai 
apa yang terdapat di dalam pementasan. 
Sehubungan dengan hal tersebut di atas, maka 
pertunjukkan tari Barong Ketet ini sangat 
menarik untuk dijanikan tulisan dengan 
bentuk jurnal.

PEMBAHASAN
Bertitik tolak dari latar belakang masalah di 

atas, maka dapat dirumuskan permasalahnya 
sebagai berikut: 

Prosesi pementasan tari Barong Ketet 
untuk pertunjukkan pariwisata

terlebih dahulu dilakukan dekorasi di 
pagi harinya, kemudian membuka sarung 
gambelan, menyiapkan panggul gambelan, 
membersihkan di sekitar pementasan Barong, 
mempersiapkan peralatan berhias bagi penari 
disamping itu supaya penari sangat mudah 
untuk mengambil peralatannya yang sudah 
disediaka. sehabis mempersiapkan pakian 
juga mempersiapkan tiket untuk orang yang 
akan menonton Barong. Setelah itu pemangku 
atau orang suci ngaturan piuning supaya 
didalam pementasan Barong berjalan dengan 
lancar atau apa yang telah kita harapkan. 
Selesai pemangku atau orang suci ngaturan 
piuning seke Barong baik itu penari, penabuh, 
tukang penjual tiket dan penyambut tamu 
mempersiapkan diri sesuai dengan tugasnya, 
kemudian setelah waktu menujukkan 09.15 
wita barulah di mulai pertunjukan Barong 
yang diawali dengan tabuh pembukaan yang 
disebut dengan tabuh Bebarongan, sambil 
menunggu kehadiran tamu yang menonton 
pertunjukan Barong. Setelah menunjukkan 
pukul 09.30 wita barulah pertunjukan inti tari 
Barong dimuli. Dibia 2012:151 Mengatakan 
bahwa perubahan dan pembaharuan seni 
pertunjukan wisatawan di Bali dewasa ini 
ditandai masih tetap dominannya bentuk-
bentuk seni pertunjukan wisata produk lama 
yang masih merajai di panggung hiburan 
wisata di berbagai tempat di bali, seperti 
di banjar denjalan pementasan tari barong 

ketet masih tetap eksis.  Babak Pertama 
yaitu, Dua orang penari muncul dan mereka 
adalah pengikut-pengikut dari rangda sedang 
mencari pengikut dewi Kunti yang sedang 
dalam perjalanan untuk menemui patihnya. 
Babak Kedua Pengikut-pengikut dewi 
Kunti tiba. Salah satu dari pengikut Rangda 
berubah rupa menjadi setan (Semacam 
Rangda) dan memasukkan roh jahat kepada 
pengikut dewi Kunti yang menyebabkan 
mereka bisa menjadi marah. Kedua menemui 
patih dan bersama-sama menghadap Kunti. 
Babak Ketiga Muncullah dewi Kunti dan 
anaknya Sadewa dan dewi Kunti berjanji 
kepada rangda untuk menyerahkan Sadewa 
sebagai korban. Sebenarnya dewi Kunti 
tidak sampai hati mengorbankan anaknya 
Sadewa kepada rangda tetapi setan (semacam 
Rangda) memasuki roh jahat kepadanya 
yang menyebabkan Dewi Kunti bisa menjadi 
marah dan tetap berniat mengorbankan 
anaknya kepada patihnya  untuk membuang 
Sadewa kedalam hutan dan patih inipun tidak 
luput dari kemasukkan roh jahat oleh setan 
itu sehingga sang patih dengan tampa perasan 
kemanusiaan, mengiring Sadewa kedalam 
hutan dan mengikatnya di muka istana sang 
Rangda. Babak ke Empat Turunlah Dewa Siwa 
dan memberikan keabadian hidup kepada 
Sadewa dan kejadian ini tidak diketahwi 
oleh Rangda. Kemudian datanglah Rangda 
untuk mengoyak-ngoyak dan membunuh 
Sadewa tetapi tidak dapat dibunuhnya karena 
kekebalan yang dianugrahkan oleh Dewa 
Siwa. Rangda menyerah kepada Sadewa dan 
memohon untuk diselamatkan agar dengan 
demikian dia bisa masuk sorga. Permintaan itu 
dipenuhi oleh Sadewa. Sang Rangda mendapat 
Sorga. Babak Kelima. Kalika salah pengikut 
Rangda menghadap kepada Sadewa untuk 
diselamatkan juga tetapi ditolak oleh Sadewa. 
Penolakan ini menimbulkan perkelahian dan 
Kalika berubah rupa menjadi, “Babi hutan” 
dan didalam pertarungan antara Sadewa 
melawan Babi hutan Sadewa mendapatkan 
kemenangan. Kemudian Kalika (Babi hutan) 



52
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk

Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

ini berubah menjadi “Burung” tetapi tetap 
dikalahkan. Dan akhirnya Kalika (Burung) 
berubah rupa lagi menjadi rangda oleh karena 
saktinya Rangda ini maka Sadewa tidak dapat 
membunuhnya dan akhirnya Sadewa berubah 
rupa menjadi Barong karena sama saktinya 
maka pertarungan antara Barong melawan 
Rangda ini tidak ada yang menang dan kalah 
dengan demikian pertarungan dan perkelahian 
ini berlangsung terus abadi “Kebajikan” 
melawan “Kebatilan”. Kemudian muncullah 
pengikut-pengikut Barong masing-masing 
dengan kerisnya yang hendak menolong 
Barong dalam pertarungan melawan 
Rangda. Mereka ini semuanya tidak berasil 
melumpuhkan kesaktian sang Rangda.

Berdasarkan pembabakan-pembabakan 
yang ada banyak hal yang dikembangkan 
didalam pementasan tari Barong, ini terlihat 
pada brosur Barong (Tek Ceritra) dibandingkan 
dengan kenyataan dalam pementasan. Ini 
terlihat pada gerak-gerik penasar ketemu 
dengan celuluk demikian juga pada saat 
menyembelih babi yang dapat mengundang 
tawa para penonton dengan gerak gerik penari 
yang lucu. Dapat dipetik dari penjelasan diatas 
bahwa Kebaikan akan menang melawan 
kejahatan. Kalau kita lihat brosur Barong (Tek 
Ceritra) , Tarian Barong menggambarkan 
pertarungan antara “Kebajikan” Barong adalah 
binatang purbakala melukiskan “kebajikan” 
dan Rangda binatang purbakala yang maha 
dahsyat menggambarkan “Kebatilan”. 
Kebaikan inilah yang patut dijanika contoh 
atau pedoman dalam melaksanakan suatu 
aktifitas sehingga mendapakan jalan kedamian 
keharmonisn kita bersama. 

Nilai pendidikan estetis dalam pementasan 
tari barong ketet

Sebelum menjabarkan tentang nilai 
pendidikan estetis, terlebih dahulu penulis 
menjelaskan apa itu nilai pendidikan. Nilai 
adalah sesuatu yang menyebabkan hal itu 
pantas dikejar oleh manusia. Menurut Scheler 
(dalam Suparno, 2002:77) dinyatakan bahwa 

nilai merupakan suatu “kenyataan” yang 
tersembunyi di balik kenyataan-kenyataan 
lain. Sedangkan Pendidikan adalah suatu 
proses pengubahan sikap dan prilaku 
seseorang atau kelompok orang dalam usaha 
mendewasakan manusia melaui pengajaran 
dan pelatihan, Wahyudin, dkk, (2008:314) 
menyatakan bahwa pendidikan adalah semua 
pengalaman hidup yang berlangsung didalam 
lingkungan keluarga, masyarakat, sekolah 
yang berhubungan erat, saling melengkapi 
dan berpengaruh positif bagi perkembangan 
individu.  jadi Nilai pendidikan adalah 
suatu proses pengubahan sikap dan prilaku 
seseorang atau kelompok orang untuk dapat 
memilah perbuatan yang baik dan perbuatan 
yang buruk dalam proses mendewasakan 
manusia melalui cara pengendalian diri, dan 
kesadaran untuk berbuat, berpikir dan berkata 
yang lebih baik. Berdasarkan uraian di atas, 
bahwa nilai Pendidikan sangat penting bagi 
seseorang dalam proses mendewasakan 
manusia baik dari cara berpikir, berkata dan 
berbuat, serta dapat memberikan pengalaman 
hidup, baik dalam lingkungan keluarga, 
masyarakat, yang berhubungan erat saling 
melengkapi dan berpengaruh positif bagi 
perkembangan individu, sehingga pendidikan 
tidak hanya diperoleh disekolah, tetapi 
dalam keluarga, tempat suci dan masyarakat. 
Seperti pada penulisan ini, bahwa nilai 
pendidikan yang terkandung pada Barong 
ketet yaitu nilai pendidikan estetis, Nilai 
estetis selain terdiri dari keindahan sebagai 
nilai yang positif kini dianggap pula meliputi 
nilai yang negatif. Hal yang menunjukkan 
nilai negatif itu ialah kejelekan (ugliness). 
Kejelekan tidaklah berarti kosongnya atau 
kurangnya ciri-ciri yang membuat sesuatu 
benda disebut indah, melainkan menunjuk 
pada ciri-ciri yang sangat bertentangan 
sepenuhnya dengan kualitas yang indah 
itu. Dalam kecenderungan seni dewasa ini, 
keindahan tidak lagi merupakan tujuan yang 
paling penting dari seni. Sebagian seniman 
menganggap lebih penting menggoncangkan 



53
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk
Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

publik daripada menyenangkan orang engan 
karya seni mereka. Goncangan perasaan 
dan kejutan batin itu dapat terjadi, dengan 
melalui keindahan maupun kejelekan. Oleh 
karena itu, kini keindahan dan kejelekan 
sebagai nilai estetis yang positif dan yang 
negatif menjadi sasaran. Estetika berasal dari 
bahasa Yunani yaitu kata “Aesthetis” yang 
berarti perasaan atau sensitivitas. Keindahan 
sangat erat hubungannya dengan selera 
dan perasaan, akan tetapi saat ini diartikan 
sebagai segala pemikiran filosofis tentang 
“seni”. Aktivitas estetis masyarakat Bali 
pada mulanya berfungsi untuk memenuhi 
kebutuhannya dalam upaya memelihara 
kesejahteraan hubungan antara manusia 
dengan tuhannya, manusia dengan lingkungan 
hidupnya, dan manusia dengan sesamanya 
sehingga terwujudanya kesejahteraan yang 
seimbang antara material dan spriritual 
yang dikenal dengan istilah Tri Hita Karana 
(Geriya. 1999:93) atas dasar konsep tersebut 
muncullah kreativitasnya di bidang kesenian 
sebagai pendukung upacara seperti seni 
ukir diwujudkan dalam pembuatan patung-
patung, sebagai sesembahan, seni suara yang 
diwujudkan dalam tembang-tembang yang 
disebut dengan kekawin, seni tabuh pengiring 
upacara. Dibia 2003:93 kesenian apapun 
bentuknya pada dasarnya merupakan hasil 
dari kreatifitas. Kesenian tidak akan bisa 
dilepaskan dari ikatan nilai-nilai luhur budaya, 
termasuk estetika yang hidup dan berkembang 
di lingkungan masyarakat tempat asal seniman 
yang bersangkutan. Kesenian Bali yang 
merupakan hasil kreatifitas seniman yang 
berbudaya Bali sangat erat dengan estetis yang 
dijiwai oleh nilai-nilai budaya yang diikat oleh 
agama. Dibia 2012:7 mengatakan bahwa seni 
tari Bali, sebagai bagian dari warisan budaya 
hindu, menyatukan gerak- gerak yang bersifat 
sakral dan teatrikal. Didalamnya juga berbaur 
eksprsi budaya individual dan komonal dari 
masyarakat setempat. Nilai estetis pada 
umumnya kini diartikan sebagai kemampuan 
dari suatu benda untuk menimbulkan suatu 

pengalaman estetis. Sedangkan kalau kita 
lihat bentuk Barong ketet sangat estetis. 
Mengawali  proses pembuatan Barong sangat 
menjadi pertimbangan yang matang bagi para 
sangging atau (Tukang) sehingga nantinya 
setelah terwujud Barong itu, dapat di mainkan 
leluasa atau dimainkan dengan nyaman dan 
bebas oleh para seniman atau pemain Barong 
yang juga disebut juru bapang Barong. Dari 
hal tersebut diatas agar juru bapang dapat 
berkreasi dan berinovasi dengan bebas, maka 
pembuatan Barong Ketet itu melampaui 
beberapa proses yaitu:
1.	 Pembuatan kerangka Barong, pembuatan 

kerangka yang terdiri dari ruang kepala, 
badan dan ekor disesuaikan dengan bentuk 
binatang itu yang terdiri dari ruang kepala, 
badan dan ekor,  sedangkan kaki Barong 
adalah kaki para pemain maka Barong 
itu dibuat dua ruang, penghubung ke dua 
ruang itu dibuat secara elastis atau lentur 
sehingga pada saat digerakkan kelihatan 
indah.

2.	 Pembuatan bulu Barong, pembuatan bulu 
yang dibuat dari prasok diikat dengan tali 
untuk menutup kerangka Barong sehingga 
kelihatannya menyatu dua ruang menjadi 
satu, sesuai bentuknya yang diinginkan.

3.	 Pembuatan hiasan diambil dari bentuk 
plora dan faona sehingga ukir-ukiran 
dalam hiasan badan Barong menjadi 
indah disamping dari segi bentuk ruang 
ukir-ukiran seperti adanya yang disebut: 
bapang, Angkep pala, kuwer, garuda 
mungkur, ampok-ampok, sekar taji dan 
lain sebagainya.

4.	 Pembuatan tapel, pembuatan tapel atau 
kepala Barong dibuat sedemikian rupa, 
menurut nama Barong itu sendiri, saat 
Barong bangkal dibuatlah kepala babi, 
Barong Ketet dibuatlah kepala harimau 
atau macan demikian pula Barong-Barong 
yang lainnya. Sedangkan kombinasi 
warna dikombinasikan oleh sangging 
dengan unsur-unsur yang telah ditentukan 
sehingga kelihatan hidup dan indah.



54
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk

Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

	 Berdasarkan proses pembuatan Barong, 
nilai estetis sangat diperhitungkan oleh 
para sangging atau pembuat Barong, dilain 
tempat ada juga menyebut undagi pada 
dasarnya semua sebutan itu adalah sama. 
Pelaksanaan pembuatan bentuk-bentuk yang 
indah hasil karya seni suatu khasanah bangsa. 
Barong Ketet adalah dua ruang yang dapat 
di gerakkan dengan elastis beserta bulu dan 
hiasan-hiasan yang lainnya mengandung 
unsur-unsur alam yang diapresiasikan dalam 
bentuk ukiran-ukiran dan ruang yang telah 
disesuaikan dengan fungsi dan letak yang 
telah disesuaikan, sehingga keindahan bentuk 
Barong ketet memiliki suatu karisma estetis 
apalagi dimainkan atau ditarikan diiringi 
dengan tetabuhan atau gambelan, dan ini 
sangat kompak nilai estetisnya. Disamping itu 
nilai estetis yang terdapat pada pepayasannya 
diantaranya adalah sekar taji, petites, jenggot, 
kendon atu mahkota, angkeb pala, kuer, 
selendang, lelontekan, pepudakan, , tutup 
pantad barong, keleneng gongsiang, ikuh, 
tetulangan keranjang didalam kerangka 
barong ini juga sangat estetis terdapat pada 
ulat-ulatannya disamping itu ada bunga 
yang berwarna merah, bulu jaran, dan ron-
ronan, dan adapula keindahannya terdapat 
pada tukang bapang perlengkapannya yaitu 
jalernya berwarna-warni, kamen bulat ginting, 
ada kampuhnya, setiwel yang terdapat pada 
kaki, bulu dan grongsiang. Kalau dipandang 
keseluruhan Barong terdapat estetis pada 
koub antara kepala, badan dan ekor seimbang, 
dan tidak terlepas dari sikut atau uger-uger.

Menurut Triguna, 2000:47 menyatakan 
bahwa estetika merupakan kata lain dari seni, 
dalam konsep estetika Hindu Bali khususnya 
terdapat di dalam konsep Tri Wesesa yaitu tiga 
konsep ajaran antara lain Satyam (kebenaran), 
Siwam (kesucian),  Sundaram (keindahan). 
Ketiga konsep ini merupakan satu kesatuan 
untuk membentuk tempat agar dapat 
dikatakan suci. Nilai estetika juga berarti 
nilai pendidikan seni dan budaya. Estetika 
secara kesimpulan adalah segala sesuatu yang 

membuat kita kagum, takjub dan didalamnya 
terdapat makna kebaikan, kebenaran dan 
menyenangkan antara mengamat dan objek 
yang diamatinya. Berdasarkan penjelasan 
tersebut memang benar terdapat estetis dalam 
barong ketet.

Nilai Pendidikan Religius didalam 
pementasan tari Barong Ketet

	 Setiap manusia sadar bahwa selain 
dunia yang fana ini, ada suatu alam dunia yang  
tak tampak olehnya dan berada di luar batas 
akalnya, yaitu supernatural, atau dunia alam 
gaib, tetapi manusia di sini mempunyai suatu 
kepercayaan adanya Tuhan. kepercayaan 
di jalankan dengan cara-cara beragama 
(agama formal) maupun melalui cara-cara 
kepercayaan lain di luar agama (formal) tetapi 
intinya percaya kepada alam transenden dan 
tidak menolak Tuhan seperti yang dianut 
paham komunis Artodi; 2004:81. Teori Tylor 
mengenai asal-mula dan inti dari suatu unsur 
universal seperti religi atau agama, tegasnya 
mengapa manusia percaya kepada suatu 
kekuatan yang dianggapnya lebih tinggi dari 
dirinya, dan mengapa manusia melakukan 
berbagai macam cara untuk mencari hubungan 
dengan kekuatan-kekuatan tadi, telah menjadi 
obyek perhatian para ahli. Ada bermacam-
macam pendiri dan teori yang berbeda-beda 
mengenai masalah tersebut, dan diantaranya 
teori-teori yang penting menyebutkan bahwa 
prilaku manusia yang bersifat religi itu terjadi 
karena: (1). Manusia mulai sadar akan adanya 
konsep roh; (2). Manusia mengakui adanya 
berbagai gejala yang tak dapat dijelaskan 
dengan akal; (3). Keinginan manusia untuk 
menghadapi berbagai krisis yang senantiasa 
dialami manusia dalam hidupnya ; (4). 
Kejadian-kejadian luar biasa yang dialami 
manusia di alam sekelilingnya; (5). Adanya 
getaran (yaitu emosi) berupa rasa kesatuan 
yang timbul dalam jiwa manusia sebagai warga 
dari masyarakatnya; (6). Manusia menerima 
suatu firman dari Tuhan. (Koentjaraningrat, 
2002:194-195).



55
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk
Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

	 Menurut teori Evolusi Religi manusia: 
(1). Animesme bentuk religi yang tertua;  (2). 
Adanya kekuatan yang memggerakkan alam 
dewa-dewa; (3). Tata kenegaraan-susunan 
dewa-dewa sehingga ada raja tertinggi 
para dewa; (4). Dewa-dewa itu penjelmaan 
satu dewa sehingga menimbulkan paham 
monoteisme sebagai tingkat terakhir evolusi 
religi manusia Duija, 2006:28. Dalam teori 
religi makna religi yang perlu diketahui 
peneliti budaya. Pertama, religi adalah agama 
yang berdasarkan wahyu Tuhan. Karena 
itu, religi tidak bisa dijangkau oleh daya 
manusia dan apabila dicari kebenarannya. 
Batasan semacam ini pun sebenarnya tidak 
keliru, tetapi menarik bagi peneliti budaya 
bukan pada hal tersebut, melainkan religi 
dalam pengertian luas. Kedua, religi dalam 
artian luas berarti meliputi variasi pemujaan, 
spiritual, dan sejumlah praktek hidup yang 
telah bercampur dengan budaya, misalkan 
saja tentang magi, pemujaan pada binatang, 
pemujaan pada benda, kepercayaan atau 
takhayul dan sebagainya (Endraswara, 2006 : 
162). Religus yang terdapat pada tari borong 
ketet adalah sebelum memulai pementasan 
terlebih dahulu mengaturkan piuning ke surya, 
gong dan pelinggih gong, sarananya adalah 
pejati sedangkan sarana kepada pelinggih 
gong adalah petangi. Sehabis memberikan 
sesajen dilaksanakanlah ngaturan banten 
kepada Barong sakral, ini disebut dengan 
mendak, upakaranya pada saat mendak terdiri 
dari pesucian, rantasan, cecepan penastan, 
canang gental, canang rebong, dan tabuhan. 
Barong sakral ini Bersetana di gedong, 
tujuannya supaya didalam pementasan 
mencapai  suatu hubungan yang harmonis. 
Setelah memberikan sesajin kepada Barong 
yang sakral dilanjutkan ngaturan piuning ring 
pesimpangan tujuannya disini supaya didalam 
pementasan penari dan penabuh supaya selamat 
didalam pertunjukan, kemudian dilanjutkan 
ngaturan piuning di tugu pengijeng, tugu 
pengijeng ini adalah bertugas sebagai menjaga, 
tanggung jawab, penguasa karang, penolak 

bala, dulunya pernah kejadian anggota penari 
terluka kena keris dan berdarah, kemudian 
ditanyakan kepada orang yang tau tentang 
apa yang terjadi pada saat penari itu menari 
ternyata harus mengaturkan sesajen pada 
saat pementasan, maka dari itu kepercayaan 
masyarakat apabila melaksanakan pementasan 
barong tidak berani tidak mengaturan piuning 
di tugu pangijeng. Kemudian dilanjutkan 
ngaturan piuning di barong yang akan di 
pentasan, sehabis itu dilanjutkan ke tempat 
pertunjukan (kalangan), kemudian barulah 
ngaturan piuning di pesimpangan ratu dalam. 
sebelum Barong dan rangda dipentaskan 
terlebih dahulu pemangku mengaturkan 
sesajen, sehingga pada saat waktu pementasan 
barong dan rangda langsung bisa ditarikan. 
Disamping itu, tujuan untuk memberikan 
aura religius dan mengundang taksu. sebelum 
melakukan pementasan terlebih dahulu 
dilaksanakanlah ngaturan banten kalangan, 
ada beberapa sarana terdiri dari peras ajengan, 
lekesan, segehan Sembilan tanding segehan 
ini diaturkan ke Dewata Nawa Sanga. Setiap 
pementasan alangkah baiknya melaksanakan 
proses yang telah dipaparkan, inilah religius 
yang terdapat didalam pementasan Barong.

Agama betul-betul menjadi motivasi di 
dalam berbuat suatu kebajikan. Sehingga 
agama hendaknya dipakai sebagai suatu 
landasan hidup karena dapat memberikan 
ketentraman dan membebaskan manusia dari 
kegelapan dalam hidupnya. Apabila manusia 
mematuhi ajaran agama yang dianut oleh 
masing-masing umatnya. Percaya dengan 
adanya Tuhan atau Sang Hyang Widhi 
ini merupakan keyakinan yang tertuang 
di dalam pustaka suci Veda. “Ekam Eva 
Adityam Brahman” artinya, hanya ada satu 
Ida Sang Hyang Widhi Wasa atau Brahman 
tidak ada yang kedua. “Eko Narayana Na 
Dwityaasti Kascit” artinya, hanya satu Ida 
Sang Hyang Widhi Wasa sama sekali tidak 
ada duanya. Dalam sistem ajaran Hindu 
sradha mempunyai fungsi dan kedudukan 
sebagai kerangka dharma, kerangka bentuk 



56
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk

Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

isi daripada agama. Sradha sebagai alat atau 
sarana dalam mengatur manusia menuju 
kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. 
Pengertian ini diungkapkan dalam kitab suci 
Yajurveda XIX.77, sebagai berikut :

Drstvā rupe vyākarot satyānrte 
prajāpatih, asraddhāmanrte-

‘dadhācchaddhām satye prajāpatih,
rtena satyamindriyam vipānam 

sukramandhasa,
indrasyendra-yamidam payo’mrtam 

madhu.

Terjemahan :
Dengan melihat dua bentuk Prajapati 

memberikan kebenaran dan bentuk tipuan 
yang berbentuk. Prajapati menandai kurangnya 
kepercayaan pada tipuan, kepercayaan kepada 
kebenaran dan keadilan, (Griffith, 2005: 394).

Berbagai sudut pandang religius barong 
ketet dengan kajian pustaka ini sangat 
berkaitan, bahwa religius khususnya didalam 
pementasan barong  ketet, kalau kita bahas 
tentang Pratyaksa Pramana kita melihat 
kenyataan secara langsung, seperti pada 
saat penari itu terluka kena keris, kemudian 
Anumana Pramana ini pertimbangan yang 
logis pada saat terjadi feno mena ini melakukan 
ngaturan piuning, sesajen di tugu pangijeng, 
kemudian Agama Pramana, yaitu mengetahui 
melalui orang yang wajar dipercaya, sehingga 
kita melaksanakan aktifitas yang di percayai 
sehingga dijalanni sampai saat ini. Inilah nilai 
religius yang terdapat pada pertunjukan tari 
Barong di Banjar Denjalan Batubulan.

Nilai Pendidikan Sosial Masyarakat pada 
Pementasan Barong

Muhammad 2005:5 menyatakan, bahwa 
manusia adalah makhluk sosial (zoon 
politicon) artinya manusia sebagai individu 
tidak akan mampu hidup sendiri dan 
berkembang sempurna tanpa hidup bersama 
dengan individu manusia yang lain. Dengan 

kata lain, manusia harus hidup bermasyarakat. 
Hidup bermasyarakat artinya saling 
berhubungan dan berinteraksi satu sama lain 
dalam kelompoknya dan juga dengan individu 
diluar kelompoknya, guna memperjuangkan 
dan memenuhi kepentingannya. Manusia 
memiliki unsur akal ( ratio ), rasa   (sense), 
dan karsa ( wiil, wish ), sehingga manusia pula 
disebut makhluk budaya. Seperti kita lihat 
dalam pementasan tari barong ketet memiliki 
nilai pendidikan sosial, dan mempunyai suatu 
hubungan yang sangat erat baik pendidikan 
maupun masyarakat. Karena semua ini 
memegang peranan yang sangat penting 
didalam pementasan tari Barong ketet. 
Sosial masyarakat ini terletak pada persiapan 
sebelum pementasan dimulai, baik itu antara 
penabuh, penari dan pendukung di dalam 
pementasan tari barong ketet, sehingga tari 
barong ketet ini bisa berjalan sesusi dengan 
pelaksanaan yang telah diharapkan, tanpa 
adanya sosial masyarakat pementasan ini 
pasti tidak bias berjalan dengan baik, karena 
didalam pementasan memerlukan banyak 
orang, sehingga bisa berjalan dengan baik. 
Itulah  nilai sosial di dalam pementasan, dan 
sebelum dilakukan pementasan. Pada saat awal 
persiapan mencerminkan aspek kekerabatan 
(persemetonan) dalam upaya merekatkan 
intregrasi antara seluruh seke barong, yang 
dimaksud disini adalah bagaimana didalam 
persiapan, pementasan dan akhir pementasan 
mempunyai rasa kebersamaan (solidaritas), 
hal ini bisa dilihat dari proses pembuatan 
sarana upakara. Setiap seke saling bekerja 
sama dalam pembuatan sarana upakara, seperti 
banten petangi, segeh agung, pejati dan banten 
kalangan, ini dilakukan bergiliran dengan rasa 
tulus iklas, dismping itu mempersiapkan ihasan 
panggung, misalnya seperti membikin penjor, 
mempersiapkan tiket, membersihkan sampah 
di areal pementasan dan sebagainya. Didalam 
mempersiapkan sarana dan prasarana tidak 
ada satupun seke barong yang diam cuma-
cuma, semua seke barong ikut berpatisipasi 



57
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk
Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

didalam proses persiapan maupun pembuatan 
ihasan panggung, karea seke memahami dan 
menyadari bahwa ia adalah sebagai mahluk 
yang  sosial tidak lepas dari gotong royong, 
dan seke memahami konsep tatwa masi 
bahwa kamu adalah aku dan aku adalah kamu, 
inilah yang terjadi sehingga sangat kuat nilai 
sosial masyarakat didalam pementasan tari 
barong ketet. Sosial masyarakat dimaksud 
disini adalah kekompakan antara seke barong. 
Tanpa adanya sosial masyarakat didalam 
pementasan ini pasti tidak bisa berjalan 
dengan baik, itulah nilai sosial di dalam 
pementasan tari barong ketet. Jadi dapat 
disimpulkan bahwa pementasan tari barong 
ketet merupakan, tindakan, sikap, tingkah 
laku dan perbuatan atas dasar suci (iklas) 
yang dilakukan bersama, Karena semua ini 
memegang peranan yang sangat penting 
didalam pementasan tari barong ketet. Jadi 
rasa persaudaraan dan kesatuan sangatlah  
penting kita bentuk, seperti yang dijelaskan 
dalam sloka Atharwaveda III. 30.4 sebagai 
berikut :

Yena deva na viyanti
no ca vidvisate mithah

tat krnmo brahma vo grhe
Samjnanam purunebhyah.\

Terjemahan :
“Wahai umat manusia, persatuanlah 

yang menyatukan semua para dewa. Aku 
memberikan yang sama kepadamu juga 
sehingga anda mampu menciptakan persatuan 
di antara anda” (Titib, 1996 : 347).

Bila di cermati isi dari sloka di atas, sebuah 
persatuan yang akan mendapat menyatukan 
kita semua. Persatuan adalah sumber 
kerukunan dan mengutamakan rasa persatuan, 
dengan rasa yang tulus ikhlas sebagai wujud 
persembahannya kehadapan Ida Sang Hyang 
Widhi Wasa Tuhan Yang Maha Esa. Sosial 
masyarakat sangat penting untuk memudahkan 
proses berlangsungnya kegiatan pementasan. 

Disamping itu untuk merekatkan suatu 
hubungan antara persemetonan, sehingga 
mencerminkan suatu hubungan yang harmonis 
dan menanamkan konsep tatwa masi, konsep 
Tri Kaya Parisudha, baik memiliki pola pikir 
yang baik, memeliki perkataan yang baik, 
maupun berprilaku yang baik dan benar, 
sehingga mencapai keharmonisaan, inilah 
tujuan yang diharapkan dan sosial masyarakat 
ini yang terdapat dalam pementasan tari 
barong ketet.

	
	

PENUTUP
Pada bab ini akan dikemukakan 

Kesimpulan dan Saran. Berikut ini akan 
diuraikan masing-masing  hal tersebut. 

KESIMPULAN 
Tarian Barong menggambarkan 

“Kebajikan” dan Rangda yang maha dahsyat 
menggambarkan “Kebatilan”. Tari Barong 
Ketet menceritrakan pertarungan antara 
kebaikan dan keburukan. Adapun nilai yang 
terdapat dalam pementasan tari Barong  
mengandung unsur nilai pendidikan estetis, 
religius dan sosial masyarakat, nilai estetis 
terlihat pada kehindahan Barong sedangan 
nilai religius terdapat pada saat pemangku 
memendak (Mohon Keselamatan) sedangkan 
nilai sosial masyarakat terlihat pada 
kekompaka saling bantu sehingga pementasan 
barong ketet  bisa berjalan sesuai yang telah di 
harapakn. 

SARAN 
1)	 Kepada Sekaa Barong untuk tetap dapat 

menjaga kualitas pertrunjukannya.
2)	 Kepada pakar seniman Barong hendaknya 

dapat memproduksi calon-calon penari 
dan penabuh untuk dibina atau dilatih agar 
tidak mengalami kekurangan penari dan 
penabuh dan memiliki generasi yang baru 
dan andal. 



58
Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari Barong Ketet Untuk

Pertunjukan Pariwisata  Di Banjar Denjalan Batubulan

DAFTAR PUSTAKA

Artadi, I Ketut. 2004. Nilai Makna dan 
Martabat Kebudayaan, Denpasar:Sinay

Duija, I Nengah. 2006. Bahan Mata Kuliah 
“Teori-teori Sosial Budaya”IHDN 
Denpasar: Program Pasca Sarjana

Dibia, I.Wayan, 2003. Pesta Kesenian Bali: 
Sebuah Peristiwa ritual baru Dua Puluh 
Lima Tahun Pesta Kesenian Bali, 
Denpasar: Panitia Penyelenggara Pesta 
Kesenian Bali Ke XXIII 

--------------------, 2011.Ilen-ilen Seni 
Pertunjukan Bali, Penerbit. Bali Mangsi-
Denpasar

--------------------, 2012. Geliat Seni 
Pertunjukan Bali, Penerbit Buku Arti

Koentjaraningrat, 2002. Pengantar 
Antropologi Pokok-pokok Etnografi II, 
Jakarta: Rineka Cipta 

Muhammad, Abdulkadir. 2005. Ilmu Sosial 
Budaya Dasar. Bandung : PT. Citra 
Aditya Bakti

.
Triguna, I.B Yudha.2000. Teori Tentang 

Simbol. Denpasar: Widya Dharma.

Titib, I Made. 1996. Veda Sabda Suci Pedoman 
Praktis Kehidupan. Surabaya : Paramita

Yudabakti I Made dan Watra I Wayan. 2007. 
Filsafat Seni Sakral dalam Kebudayaan 
Bali: Penerbit Paramita Surabaya


