
 

14 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

 
BHUTA YAJNA DALAM TEKS AJI SWAMANDALA 

 
Anak Agung Ayu Alit Widyawati1, Hari Harsananda2 

1,2Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar 
Email: 1agungwidya67@gmail.com, 2hariharsananda@uhnsugriwa.ac.id* 

*Penulis Koresponden 

 
   

Abstract 

Keywords: Bhuta 
Yajna; Tri Hita 
Karana; Tri Rna; 
Caru; Tawur; 
Balinese 
Hinduism; 
ecological balance. 

 This study explores the concept and implementation of Bhuta Yajna 
in Balinese Hindu tradition, based on the Aji Swamandala text. 
Bhuta Yajna is a form of offering to the universe aimed at 
maintaining harmony between humans, nature, and spirituality 
through rituals involving offerings such as Caru and Tawur. The 
study employs a qualitative method with a hermeneutic approach to 
uncover the explicit and implicit messages in the text. 
The analysis reveals that Bhuta Yajna is rooted in the concepts of Tri 
Hita Karana and Tri Rna, which govern harmonious relationships 
between humans and God, fellow beings, and the environment. This 
ritual serves as a medium to mitigate negative impacts both 
spiritually and ecologically while promoting cosmic balance. Rituals 
such as Caru Palemahan and Caru Sasih emphasize the significance 
of space and time dimensions in their execution. 
Bhuta Yajna carries theological, ecological, and transformational 
meanings, reflecting respect for nature, protection for humans, and 
spiritual enhancement. When properly performed, this ritual not 
only preserves environmental harmony but also strengthens the 
connection between humans and divine forces. This study 
underscores Bhuta Yajna's role as a manifestation of local wisdom 
in maintaining ecological balance and sustainability. 

  

 
  Abstrak 

Kata kunci: 
Bhuta Yajna; Tri 
Hita Karana; Tri 
Rna; Caru; Tawur; 
Hindu Bali; 
keseimbangan 
ekosistem. 

 Penelitian ini membahas konsep dan pelaksanaan Bhuta Yajna 
dalam tradisi Hindu Bali berdasarkan teks Aji Swamandala. Bhuta 
Yajna merupakan bentuk persembahan kepada alam semesta 
yang bertujuan menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan 
spiritualitas melalui ritual yang melibatkan sarana upakara 
seperti Caru dan Tawur. Penelitian menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan hermeneutika untuk menggali 
pesan tersurat dan tersirat dalam teks tersebut. 
Hasil analisis menunjukkan bahwa Bhuta Yajna berakar pada 
konsep Tri Hita Karana dan Tri Rna, yang mengatur hubungan 



 

15 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

harmonis antara manusia dengan Tuhan, sesama, dan lingkungan. 
Upacara ini berfungsi sebagai medium untuk memitigasi dampak 
negatif baik secara spiritual maupun ekologis, serta 
mempromosikan keseimbangan kosmis. Ritual seperti Caru 
Palemahan dan Caru Sasih menegaskan pentingnya dimensi ruang 
dan waktu dalam pelaksanaannya. 
Bhuta Yajna memiliki makna teologis, ekologis, dan 
transformasional, yang mencerminkan penghormatan terhadap 
alam, perlindungan terhadap manusia, dan peningkatan 
spiritualitas. Dengan pelaksanaan yang tepat, ritual ini tidak 
hanya menjaga harmoni lingkungan tetapi juga memperkuat 
hubungan manusia dengan kekuatan ilahi. Penelitian ini 
menegaskan peran Bhuta Yajna sebagai bentuk implementasi 
kearifan lokal dalam menjaga keseimbangan ekosistem dan 
keberlanjutan hidup.  

 
 

PENDAHULUAN 

Agama Hindu di Bali dikenal memiliki konsepsi yang mengedepankan asas 

keseimbangan dalam kehidupan, hal tersebut dapat terlihat dalam ikon Tapak Dara atau 

Swastika yang menjadi ikon metafora yang menggambarkan kondisi yang seimbang 

menjaga dimensi vertikal dan dimensi horizontal dalam hidup. Pemikiran ini pada akhirnya 

bermuara pada konsep Tri Hita Karana atau konsep menciptakan kebahagian hidup melalui 

tiga asas yaitu Parahyangan yang berarti menjaga akhlak terhadap Tuhan Yang Maha Esa, 

kemudian Pawongan yang berarti menjaga akhlak terhadap sesama manusia, dan yang 

terakhir adalah Palemahan yang berarti menjaga akhlak terhadap lingkungan(Donder, 

2007:407-405). 

Peran manusia dalam upaya menjaga keharmonisan tiga elemen tersebut dapat 

terlihat dalam ide-ide yang tertuang dalam teks susastra Hindu yang ada di Bali. Bagi 

masyarakat beragama, sastra dan susastra agama bernilai penrting, hal ini disebabkan 

karena sastra agama menjadi acuan bagi manusia dalam upaya mendalami agama dan 

menggali nilai-nilai luhur dalam agama. Harmonisasi ini dalam sastra dan susastra Hindu 

terkonstruksi dalam Panca Yajna atau lima jenis Persembahan suci kepada Dewa (Dewa 

Yajna), Leluhur ( Pitra Yajna), Manusia (Manusia Yajna), Pemuka agama (Rsi Yajna)¸ dan 

kepada Alam (Bhuta Yajna). 

 Kehadiran Panca Yajna dalam dimensi keberagamaan umat Hindu diyakini 

disebabkan karena manusia memiliki hutang atau Rna yang disebut dengan Tri Rna yaitu 

Dewa Rna atau Hutang kepada Dewa yang termanifestasikan menjadi Dewa Yajna  dan Bhuta 

Yajna, Pitra Rna atau hutang kepada leluhur yang terimplementasikan dalam wujud Pitra 

Yajna dan Manusa Yajna serta Rsi Rna atau hutang kepada guru daan para Pandita yang 

terimplementasikan dalam wujud Rsi Yajna. Salah satu teks yang membahas tentang Yajna 



 

16 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

ini adalah teks Aji Swamandala yang merumuskan beberapa upacara Bhuta Yajna yang dapat 

dimaknai sebagai medium manusia dalam upaya menjaga lingkungan alam sekitar pada 

dimensi niskala. Upacara Bhuta Yajna  ini pula  dihadirkan guna menjaga stabilitas ketiga 

elemen dalam Tri Hita karana  tersebut, guna mengetahui hal tersebutlah dalam artikel ini 

akan membahas mengenai beberapa sarana upakara yang tergolong dalam  Bhuta Yajna dari 

dimensi bentuk, fungsi dan makna yang terkandung di dalamnya sebagai upaya 

pengungkapan ide-ide luhur dari leluhur demi menjaga Bali dari hal-hal buruk di masa 

mendatang. 

 

METODE 

 Artikel ini tergolong dalam jenis penelitian kualitatif, yang spesifik meneliti ragam 

ilmu dalam teks dengan menggunakan teori Hermeneutika sebagai grand theory, hal ini 

didasarkan pada kebutuhan penulis dalam menggali pesan yang tersurat dan tersirat dalam 

teks tersebut. Untuk sumber primer dari penelitian ini menggunakan teks Aji Swamandala 

yang telah dialih aksara dan dialih bahasakan oleh Kantor Dokumentasi Budaya Bali pada 

tahun 2000 serta beberapa sumber lainnya seperti teks-teks atau buku yang memuat 

tentang Upacara Mecaru dalam tradisi masyarakat Bali . 

 

PEMBAHASAN 

 Menelisik dari sisi etimologi kata, Bhuta Yajna terdiri dari dua kata yaitu Bhuta yang 

berarti ‘ada’,’tampak dengan mata kasar’ yang merujuk pada dimensi alam semesta yang 

tersusun atas asas material(Wikarman, 1998). Asas material ini dalam teks-teks Tattwa 

diejatawahkan dalam lima rupa atau yang disebut juga dengan Panca Maha Bhuta yang 

merupakan perwujudan dari asas Acetana, Maya atau asas Prkrti (Harsananda, 2021b). 

Panca Maha Bhuta terdiri dari Akasa (ether), Bayu ( angin), Teja (api), Apah (air) dan Prthiwi 

(tanah). Kelima unsur inilah yang pada akhirnya mewujud menjadi asas bentuk dari dunia 

ini(Donder, 2007)., sedangkan Yajna berasal dari kata Yaj yang artinya berkorban, sehingga 

Bhuta Yajna dapat diartikan sebagai sebuah persembahan yang ditujukan kepada alam 

semesta. 

 Perspektif ini merupakan perspektif yang secara umum dapat diterima oleh 

masyarakat umum, namun dimensi Panca Maha Bhuta  tidak hanya dapat dilihat sebagai 

unsur material semata. Menyitir kutipan pada teks Panugrahan Dalem, dimensi Panca Maha 

Bhuta tidak hanya hadir sebagai dimensi material melainkan juga dapat bertransformasi 

menjadi kekuatan spiritual yang disebut sebagai Sang Hyang Panca Mahabhuta yang ada 

pada Bhuwana Alit (microcosmos) maupun pada Bhuwana Agung (microcosmos) yang 

dalam dimensi praktiknya wajib dihaturkan persembahan berupa sarana upakara tertentu 



 

17 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

(Harsananda, 2021) sehingga dalam hal ini Bhuta Yajna dapat juga diartikan sebagai 

persembahan kepada entitas spiritual yang menguasai alam material.  

 

1. Bentuk- Bentuk Bhuta Yajna dalam Teks Aji Swamandala 

Bentuk-bentuk sarana Upakara Bhuta Yajna dapat dibagi menjadi dua jenis yang 

didasarkan pada fungsinya, Jika berfungsi sebagai penyucian, maka sarana upakara yang 

tergolong di dalamnya adalah Byakala,Durmengala, Prayascitta, hingga berbagai jenis caru, 

sedangkan jika melihat dari asas fungsi pemeliharaan sarana upakara yang termasuk dalam 

Bhuta Yajna adalah beragam jenis Segehan (Sudiana, 2018). Dan berikut akan dijabarkan 

beberapa sarana upakara Bhuta Yajna dalam teks Aji Swamandala. 

a. Caru  

Banten Caru adalah medium paling umum dan paling khas untuk 

mengidentitifikasikan sebuah upacara tergolong dalam varian Bhuta Yajna. Secara arti, 

dalam kitab Samhita Swara dikatakan bahwa arti kata caru  adalah cantik atau harmonis 

(Wiana, 2004) ini sejalan dengan fungsi pelaksaan Caru yang berupaya mengharmoniskan 

manusia dengan lingkungannya dan menjamin terjaganya kesejahteraan makhluk (Bhuta 

Hita) demi tercapainya empat tujuan hidup manusia yaitu Dharma,Artha,Kama dan Moksa 

sesuai dengan kutipan teks Sarasamuccaya Sloka 135 (Kajeng & Dkk, 1997).  

Namun definisi di atas akan sangat identik dengan konsep Caru Palemahan, 

sedangkan selain Caru Palemahan terdapat satu jenis caru lainnya yang tergolong dalam 

jenis Caru Sasih yaitu Caru yang digunakan dalam upaya mengharmornisasikan alam 

dengan manusia sesuai dengan musim atau masa, hal tersebut dapat terjadi disebabkan 

karena dalam praktik keberagamaan umat Hindu di Bali sangat identik dengan 

implementasi ajaran Tantra yang memiliki 6 komponen utama yaitu Mantra, Aksara, yantra 

(sarana upakara),Mudra( gerak tangan) Kala (waktu) dan Mandala ( Tempat) hal inilah yang 

menyebabkan dimensi ruang (mandala) dan waktu (kala) tidak dapat dipisahkan dalam tiap 

pelaksanaan Yajna di Bali(Harsananda & Gaduh, 2021) sehingga Caru Palemahan dibuat 

untuk mengharmoniskan lingkungan, sedangkan Caru sasih dibuat untuk 

mengharmoniskan waktu. Dalam Teks Aji Swamandala, upakara Caru yang termuat secara 

tersurat adalah jenis Caru Sasih yang kutipannya sebagai berikut : 

“ Nyan Pracaru alan dening dewasam wuku tan paguru, Nalawadi, wulan tan pasirah, 
erangan, kala, dangu, pasah, salwir ing alaning dewasa, ana pamahayunya, pa, tan kawighena 
sang makarya mwang Sang Aweh dewasa, unining prasanaknya ring Bhuwana Alit, Mwang 
ring Bhuwana Agung, Unggwan ing aditya wulan mwang unggwan ing Hyang Dewata 
nawasangha. Asing ameda-beda wang akarya-karya, yeki lingnya. Itik Petak mulus, pénék 
agung apucak manik, katipat manca warna, bantal agung, bantal pudak, gédang satakép, 
mwang pénék adanan,ayam putih tulus pinanggang, raka-raka wénang, mwang ayam putih 
kuning rinacana,sega putih kuning, tatebus nagasari, tebu raja, sasantun, beras acatu, gula 1, 



 

18 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

gedang sakupang, who-wohan, grih antiga, lawe satukel, artha, 225, mwang guling pabangkit, 
asoroh, dena génép, majati ring surya. 

Mwang caru ring natar, sega, 11 tanding, gelar sanga, jangan sakawali numbah gile, sasak 
mentah, beras sakulak ring wakul, iwak aji, 60, ingolah den asangkep, sega salamburan, 
sajueng saguci, panca korsika, sekul anggih, amel-amel langsuban, saprakaran ing ebat 
denagenep, wus apryascitta, tatebusan, tatebusanya ayam brumbum, mwang wiring, sega 
tambuhun sakulak panci, sang angresin pajati ring Surya, ring kala, Sang Aresi kreta diksita, 
wenang amarisuddha ala, marmanya aja Sang Pandita pati purug-purugin aweh dewasa, 
mulih ring sira amanggih bhaya agung” 
 
Terjemahannya : 
 “ Inilah Caru Alaning Dewasa (caru untuk menolak pengaruh buruknya hari) wuku 
tanpa guru, Nyalawadi,Wulan Tan pasirah,Erangan, kala, Dangu, pasah. Semua hari yang 
tidak baik ada upacara untuk menjadikannya baik. Pahalanya ( orang yang melaksanakan 
yajna) maupun orang yang memberi dewasa tidak akan mendapat rintangan dari sanak 
saudaranya yang ada di dalam dirinya sendiri maupun sanak saudaranya yang berada di 
makrokosmos, baik yang tinggal di matahari, di bulan maupun yang ada di tempatnya Sang 
Hyang Dewata Nawa Sanggha. Pokoknya tidak akan dirintangi oleh makhluk-makhluk yang 
biasa mengganggu orang melakukan kerja (Upacara Yajna). 
 Inilah sarana upacaranya: itik putih mulus, penek agung puncaknya manik,ketupat 
manca warna, bantal agung, bantal pudak, gedang satakep, penek adanan, ayam putih muluh 
dipanggang, buah-buahan bebas, ayam putih-kuning, yang disiapkan sebagaimana 
mestinya, sega putih-kuning, tatebus nagasari, tebu raja, sesantun, beras satu catu, gula 1, 
pisang 1 kupang,buah-buahan, ikan asin, telur,benang sepotong, uang 225 keping, guling 
pabangkit 1 soroh, banten pejati selengkapnya dipersembahkan di sanggar Surya 
 Caru yang disajikan di halaman : sega 11 tanding, saur-sayuran satu kuali, rumbah 
gile, sasak mentah; beras satu kulak ditempatkan pada wakul; daging seharga 60 diolah 
selengkapnya; sega salam-salamburan,tuak satu guci;pancakosika,sekul anggih; amel-
amel;langsuban; segala daging yang diolah untuk upacara selengkapnya, dijadikan sesajen 
setelah disucikan;tatebusannya adalah: ayam brumbun ( berbulu 5 warna); ayam berbulu 
merah; sega tambuhun satu kulak ditempatkan pada panci yang mempersembahkan pejati 
di Sanggar Surya. Bhatara Kala ialah Sang Rsi yang telah diberkati yang dapat menyucikan 
yang tidak baik, karena itu sang Pendeta hendaknya jangan sembarangan menganugrahkan 
dewasa (apabila salah menganugrahkan dewasa) sang Pendetalah yang akan mendapat 
Bahaya yang besar” (Astuti et al., 2000) 

 
 Berdasarkan kutipan di atas, tergambar jelas bahwa pemilihan waktu dalam sebuah 

praktik upacara sangatlah penting, ia mempengaruhi sebuah keberhasilan dalam 

pelaksanaan upacara Yajna, adapun beberapa waktu yang terkategori buruk dalam teks Aji 

Swamandala yang jika digunakan sebagai Dewasa memerlukan Caru Padewasan yaitu yang 

pertama disebut sebagai Wuku Tanpa Guru atau wuku yang dalam masa aktifnya (1 minggu) 

tidak terdapat Astawara: Guru di dalamnya yaitu: Gumbreg, Kuningan, Medangkungan dan 

Kelawu kemudian yang kedua disebut Wuku Nyalawadi /Salah Wadi yaitu wuku yang tidak 

diperkenankan digunakan untuk upacara Manusa yajna dan Pitra Yajna yaitu : Sinta, Landep, 

Gumbreg, Sungsang, Dungulan, Pahang, Tambir, Medangkungan, Prangbakat, Bala, 

Wayang,Watugunung,menurut teks Aji Swamandala,wuku-wuku tersebut adalah wuku yang 

terlarang untuk memuja Dewa, Menyucikan diri, membuat rumah, melaksanakan upacara 

kematian atau atiwa-tiwa, memuja leluhur, mengadakan perkawinan, mengupacarai bayi 



 

19 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

terutama memotong rambut. Bagi manusia yangtetap melaksanakan acara tersebut tanpa 

disertai oleh caru padewasan maka akan mengalami penderitaan seperti berumur pendek, 

rtidak mendapatkan kebahagiaan, selalu diterpa penyakit, dan bila memaksakan 

membangun rumah pada Wuku Salah Wadi tersebut maka rumah yang dibangun akan 

ditempati oleh Bhuta Déngén lalu yang tinggal di dalam rumah tersebut akan meninggal 

dalam kurun waktu yang singkat. Yang ketiga ada yang disebut sebagai Wulan Tanpa Sirah 

atau Sasih tanpa Sirah yaitu bulan yang tidak memiliki hari Tumpek (Hari yang 

mempertemukan Saptawara Saniscara dengan Pancawara Kliwon) yang keempat hari yang 

memiliki unsur Sangawara: Erangan dan Dangu, yang kelima adalah hari yang memiliki 

unsur Astawara : Kala dan yang terakhir adalah hari yang memiliki unsur Tri Wara : Pasah 

(Astuti et al., 2000) 

 Selain hadirnya yantra atau sarana upacara berupa caru Alaning Dewasa, Teks Aji 

Swamandala memuat tentang mantra yang wajib dikumandangkan di dua tempat yaitu 

lokasi upacara serta di Pura Dalem ketika menghaturkan caru tersebut yaitu : 

Mantra di lokasi Upacara :  

 “ Om Indah ta Kita kamung, Sarwa Bhuta Pisaca Pulung Déngén, sanak Sakwehta, iki 
tadah Sajinira, ulun nambrame sira, bhuktinem den atrpti, apan ulun asanak, wehén hulun 
Sandhya rahayu, tékan ing wang sanak ulun, pomma,pomma,pomma 
 
Artinya :  
"Om, hendaknyalah -perhatikan olehmu, sarwa Bhuta, Pisaca, Pulung, Dengen dan 
pengikutmu semua ini hidangan untukmu. Aku menjamu engkau silahkan santap dengan 
tenang. Karena aku bersaudara dengan segala, aku menyediakan makanan dan minuman, 
karena aku sayang bersaudara. Berikanlah aku kebahagiaan dan keselamatan, sampai pada 
saudara-saudaraku. Pomma, Pomma,Pomma". 
 
Mantra kedua : 

 “Pakulun sang Hyang ekawara,Dwiwara,Triwara, sanga Hyang Catur Wara, Sang 
Hyang Panca Wara, Sang kal Sadwara, Sang Hyang Saptawara, Sang Hyang Asta Wara, Sang 
Bhuta Sadwinaya, Sang Hyang Dasawara, Mwang Sang Hyang Surya Candra, manusanira 
angaturaken pratadah,sajinira,wehén manusanira amanggih kadirghayusa,tan kataman 
upadrawa mwang kageringan Om Nama Siwaya” 
 
Artinya : 
"Yang Terhormat Sang Hyang Ekawara, Dwiwara, Triwara. Sang Hyang Caturwara, Sang 
Hyang Pancawara, Sang Hyang Kala Sadwara, Sang Hyang Sapta:wara, Sang Hyang Astawara, 
Sang Bhuta Sadwinaya, Sang Hyang dasawara, Sang Hyang surya candra, hamba 
mempersembahtan santapan sebagai sesaji, anugrahkanlah hamba panjang umur, tidak 
ditimpa penderitaan dan penyakit. Om Namo Siwaya." 
 
Mantra di Pura Dalem : 

“ Pakulun paduka Bhatara Rajadewi,manusa néda angaturin paduka Bhatari Turun, ana 
maka saji aturan manusa Paduka Bhatari Bhukti  den abecik, ri uwus sira amukti, nugrahen 
Paduka Bhatari Urip Waras, Om Sriya we namo Namah Swaha” 
 



 

20 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

 
 
 
Artinya : 
“ Yang terhormat, Paduka Bhatari Rajadewi, hamba mohon Paduka Bhatari turun, ini ada 
persembahan hamba, hidangan yang baik, sesudahnya Paduka menikmati, anugrahkan 
hamba hidup sehat. Om sriya we namo namah swaha". 
  

Selain penggunaan caru dalam jenis caru padewasan rupanya terdapat pula Banten 

Caru yang digunakan sebagai caru palemahan atau caru yang digunakan dalam upaya 

harmonisasi lingkungan, Teks Aji Swamandala secara khusus menjabarkan Caru ini dalam 

kutipan berikut : 

 “ Yan gering Kamaranan tan pegat, ring sadesa-desa kapati-pati, acaru ring sema, 
guling pabangkit asoroh, dénégép, malih bawi aji. 700 kinebet dagingnya ingolah den 
asangkep ,dadyang pétang dasa tanding,séga pétang dasa tanding, twak, ,yeh pada mawadah 
kaling, masanggah tutuwan, sang pandita malih angasrenin, mamargi ring Dina A, Ka nuju 
Byantara, mangkana pawarah Bhatari Durga, Munggwing sastra, Aywa Mungpanng. 
 
Artinya :  
 “ Jika wabah penyakit, tidak putuss-putusnya di setiap Desa, warga desa banyak yang 
terserang penyakit sampai mati, hendaknya menghaturkan sesajen Caru di Kuburan: Guling 
Pebangkit 1 soroh, selengkapnya, babi seharga 700 daginganya diolah selengkapnya, 
dijadikan 40 tanding( bagian) sega atau nasi juga 40 tanding, air minum ditempatkan pada 
kaling, memakai Sanggah Tutuan, sang pendetalah yang patut memimpiun upacara 
tersebut. Adapun hari pelaksanaannya adalah hari selasa saat Kajeng Kliwon. Demikianlah 
Sabda Bhatari Durgha dalam Sastra dan jangan melanggar”. 
 

 Demikianlah penjabaran tentang jenis banten Caru sebagai implementasi upacara 

Bhuta Yajna dalam teks Aji Swamandala yang menegaskan pada kewajiban manusia dalam 

memperhatikan lingkungan sekitar teruama pada wialayah Mandala dan Kala sehingga 

masyarakat menjadi lebih waspada dan berhati-hati dalam mempersiapkan upacara Yajna. 

 

b. Tawur 

Bentuk upacara yang tergolong dalam Bhuta Yajna berikutnya yang termuat dalam 

teks Aji Swamandala adalah upacara Tawur yang merupakan jenis caru namun dalam 

tingkatan yang lebih besar. Adapun upacara yang tergolong dalam Tawur adalah Mencaklud, 

yakin Caru yang dasarnya menggunakan Caru manca sanak, ditambah dengan angsa dan 

kambing serta membuat nasi tawur sebagai simbol untuk membersihkan Bumi ini, yang 

kedua adalah Balik Sumpah yang komponennya sama dengan Mencaklud namun ada 

tambahan hewan kurban berupa Godel Merah (anak sapi berwrna merah) dan bila caru di 

atas ditambahkan lagi dengan seekor kerbau, maka Tawur tersebut disebut sebagai Tawur 

Labuh Gentuh atau Tawur Agung. 



 

21 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

 Dalam teks Aji Swamandala sendiri, Pelaksaan Tawur dirumuskan pelaksananaanya 

pada saat Tilem Kesanga namun tidak dijelaskan secara spesifik jenis dan tingakatan Tawur 

yang dilaksanakan seperti yang termuat dalam kutipan teks sebagai berikut : 

 “Mwang yan Tawur kunang, away ngalyanin pamargi, ring tilem in cetra, Hyang 
Swamandala napun sahalan ing dina, apan pasucian ing dewata, mwang sang Sadhaka ring 
Swargan, samyan ing dewata turun ring madhyapada, ring kahyangan ira sowang-sowang, 
irika wenang pendak dening upakara banten, Tawur kesanga, Bhatara sama ngawehin 
watek Kingkara Bhuta, gering sasab marana ring jagat, mwangangunduraken kala-kali” 

 
Terjemahannya: 
 “ Dan jika melaksanakan Tawur, jangan menyimpang pada Tilem Bulan Caitra. Sanga 
Hyang Swamandala menyucikan segala keburukan hari itu, sebab hari itu adalah hari 
penyucian para dewa dan sang sadaka di Sorga, semua dewa turun ke dunia, berstana di 
tempat suci-Nya masing-masing. Disanalah hendaknya Beliau disambut dengan upakara 
banten Tawur Kesanga. Pada waktu itu Bhatara semua menganugrahi para Bhuta Kingkara 
dan melenyapkan segala hama penyakit, dan menyuruh Kala-Kali mengundurkan 
diri.(Astuti et al., 2000) 
 

 Demikianlah pedoman pelaksaan Tawur Kesanga, yang tersurat dalam teks Aji 

Swamandala, meski tidak secara spesifik dijabarkan untuk jenis tingkatan Tawurnya, namun 

hal ini memberikan pilihan bagi masyarakat dalam memilih tingkatan Tawur sesuai 

kemampuan dan sumber teks lainnya, selain itu pula jika melihat teks Aji Swamandala 

secara holistik, praktik Bhuta Yajna yang tersurat memang menegaskan penjelasan yang 

menitik beratkan pada dimensi “Kala’ atau waktu dalam melaksanakan upacara Bhuta Yajna 

tersebut. 

 
2. Makna dalam pelaksaan Bhuta Yajna menurut Teks Aji Swamandala 

a. Makna Teologi 

Kata Teologi berasal dari Bahasa Inggris theology, dan tradisi bangsa Yunani 

menyebutkan teologi dalam bahasa Yunani yaitu theologia yang secara harfiah terdiri dari 

dua suku kata yaitu: theos (Tuhan) dan logos (ilmu) jadi teologi berarti “ilmu 

ketuhanan”(Bagus, 2005) dan dalam merumuskan dimensi Ketuhanan, masyarakat di dunia 

dihadapkan pada beragam ide- ide konsepsi tentang Tuhan itu sendiri, antara lain sebagai 

berikut: 

a. Animisme: keyakinan akan adanya roh bahwa segala sesuatu di alam semesta ini 
didiami dan dikuasai oleh roh yang berbeda-beda pula. 

b. Dinamisme: keyakinan terhadap adanya kekuatan-kekuatan alam. Kekuatan ala mini 
dapat berupa mahluk (personal)ataupun tanpa wujud. Tuhan juga disebut sebagai 
Super Natural Power (kekuatan alam yang tertinggi) 

c. Totemisme; keyakinan akan adanya binatang keramat yang sangat dihormati. 
Binatang tersebut diyakini memiliki kesaktian. Umumnya adalah binatang mitos, 
juga binatang tertentu di alam ini yang dianggap keramat. 

d. Polytheisme: keyakinan terhadap adanya banyak Tuhan. Wujud Tuhan berbeda-beda 
sesuai dengan keyakinan manusia. 



 

22 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

e. Natural Polytheisme: keyakinan terhadap adanya banyak Tuhan sebagai penguasa 
berbagai aspek alam, misalnya: Tuhan matahari, angin, bulan, dan sebagainya. 

f. Henotheisme atau Kathenoisme: keyakinan terhadap adanya dewa yang tertinggi 
yang pada suatu masa akan digantikan oleh dewa yang lain sebagai dewa tertinggi.  

g. Pantheisme: keyakinan bahwa dimana-mana serba Tuhan atau setiap aspek alam 
digambarkan dikuasai oleh Tuhan.  

h. Monotheisme: keyakinan terhadap adanya Tuhan Tuhan Yang Maha Esa (Tuhan Yang 
Satu). Keyakinan ini dibedakan atas: 
1). Monotheisme Transcendent: keyakinan yang memandang Tuhan Ynag Maha Esa 

berada jauh diluar ciptaa-Nya. Tuhan Yang Maha Esa maha luhur, tidak 
terjangkau oleh akal pikiran manusia. 

2).  Monotheisme Immanent: keyakinan yang memandang bahwa Tuhan Yang Maha 
Esa sebagai pencipta alam semesta dan segala isinya, tetapi Tuhan Yang Maha 
Esa itu berada diluar dan sekaligus didalam ciptaan-Nya. Hal ini dapat 
diibaratkan dengan sebuah gelas yang penh berisi air, kemudian sebagian air 
tumpah, ternyata keadaan air dalam gelas tidak berubah. 

i. Monisme: keyakinan terhadap adanya Keesaan Tuhan Yang Maha Esa merupakan 
hakekat alam semesta. Esa dalam segala. Segalanya berada di dalam yang Esa (Titib, 
1996) 

 
Secara lebih lanjut, meski masyarakat dunia memiliki banyak konsepsi mengenai 

konsepsi ketuhanan, namun Hindu hadir secara komplit karena mengakomodir 

keseluruhan konsepsi ketuhanan di atas dari Animisme super primitif hingga Monotheisme 

super modern dan menjadikan agama Hindu memiliki Teologi yang sempurna (Ambarnuari, 

2016). Demikian juga ketika kita menelisik kehadiran Banten Caru yang menggunakan 

hewan sebagai kurbannya yang tergolong dalam konsepsi Totemisme. Kehadiran totemisme 

dalam budaya keagamaan manusia sebenarnya ada dan telah berlangsung dalam pola 

religius masyarakat primitif yang mengedepankan Animisme sebagai pondasinya. Menurut 

E. B Tylor Animisme berasal dari bahasa latin ‘Anima’ yang berarti roh yang dalam hal ini 

Tylor berpendapat bahwa masyarakat primitif sangat meyakini bahwa segala dimensi 

kehidupan disusupi oleh Roh dan tak terkecuali hewan dan tumbuhan yang menjadikan baik 

hewan dan tumbuhan secara esensial memiliki kemiripan dengan manusia (Pals, 2012). 

Kemiripan ini yang pada akhirnya menurut Frazer menjadi landasan bagi manusia dalam 

menggunakan hewan sebagai substitusi diri (Totem) dalam upaya pengorbanan demi 

menghadirkan kebaikan di dunia ini(Pals, 2012). 

 Kondisi inilah yang secara jujur harus diakui menjadi pemikiran masyarakat Hindu 

di Bali dalam menjalankan aktivitas Yajna, seperti yang tertuang dalam teks Yadnya Prakerti 

yang menyatakan bahwa “Banten Pinaka Raganta tuwi” yang artinya Banten ibarat diri kita 

sendiri. Melalui ritual pengorbanan ini, diharapkan akan memunculkan kondisi-kondisi 

yang harmonis dan terhindar dari bencana yang akan terjadi, hal ini juga tersurat secara 

jelas dalam teks Aji Swamandala sebagai berikut : 

 “Mwang yan Tawur kunang, away ngalyanin pamargi, ring tilem in cetra, Hyang 
Swamandala napun sahalan ing dina, apan pasucian ing dewata, mwang sang Sadhaka ring 



 

23 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

Swargan, samyan ing dewata turun ring madhyapada, ring kahyangan ira sowang-sowang, 
irika wenang pendak dening upakara banten, Tawur kesanga, Bhatara sama ngawehin watek 
Kingkara Bhuta, gering sasab marana ring jagat, mwangangunduraken kala-kali” 
 
Terjemahannya: 

 “ Dan jika melaksanakan Tawur, jangan menyimpang pada Tilem Bulan Caitra. Sanga 
Hyang Swamandala menyucikan segala keburukan hari itu, sebab hari itu adalah hari 
penyucian para dewa dan sang sadaka di Sorga, semua dewa turun ke dunia, berstana di 
tempat suci-Nya masing-masing. Disanalah hendaknya Beliau disambut dengan upakara 
banten Tawur Kesanga. Pada waktu itu Bhatara semua menganugrahi para Bhuta Kingkara 
dan melenyapkan segala hama penyakit, dan menyuruh Kala-Kali mengundurkan diri. 

 
Pada kutipan di atas secara jelas mengemukakan bahwa pelaksaan Tawur yang 

merupakan bagian dari Bhuta Yajna akan memberikan anugrah pada Bhuta Kingkara dan 

melenyapkan segala jenis hama penyakit, yang secara logis dapat pula diterjemahkan bahwa 

jika seandainya ritual Tawur ini tidak dilaksanakan, maka dunia akan menjadi kacau karena 

diganggu oleh sang Bhuta Kingkara dan dunia akan dipenuhi oleh hama dan penyakit. Pada 

dimensi inilah pada akhirnya pelaksanaan ritus upacara Bhuta Yajna hadir sebagai media 

preventif bagi manusia dalam mengatasi potensi bencana yang terjadi atau dalam bahasa 

lain mitigasi spiritual (Ardiyasa, 2019). 

Selain itu pula terdapat makna lain yaitu makna transformasi diri. Kelahiran menjadi 

hewan dan tumbuhan menurut teks Wrhaspati Tattwa disebabkan oleh citta yang bertemu 

dengan Guna Rajah dan Tamah (Putra & Sadia, 1998) hal ini menjadikan hewan dan 

tumbuhan tidak memiliki Guna Sattwam di dalam dirinya, hal ini berbeda dengan manusia 

yang secara kontruksinya terlahir dengan komposisi Citta + Sattvam+ Rajah+ Tamah dan 

pilihan menjadikan hewan dan tumbuhan sebagai simbolisasi dari diri (pinaka raganta 

tuwi) dalam aktivitas Mecaru menyiratkan pesan bahwa, manusia wajib mengorbankan 

dimensi Rajah+Tamah nya sehingga hanya menyisakan dimensi Citta+Sattvam yang mana 

dalam teks Whraspati Tattwa menyatakan ketika Citta hanya berkolaborasi dengan Sattvam, 

maka akan mencapai dimensi Moksa. Hal yang sejalan dalam teks Sarasamuccaya yang 

merumuskan untuk mewujudkan Bhuta Hita demi tercapainya empat tujuan hidup manusia 

yaitu Dharma, Artha, Kama dan Moksa 

Selain itu pula, dampak dari caru tidak saja bermanfaat bagi manusia saja, 

melainkan hewan yang dikurbankan juga akan mengalami peningkatan kualitas diri, hal ini 

disebabkan karena hewan adalah entitas yang hanya terdiri dari citta+ tamah menjadikan 

hewan tidak mampu menyelamatkan dirinya sendiri dalam siklus Tri Kona (Uttpati-Sthiti-

Pralina) atau hukum lahir-hidup-mati sehingga membutuhkan manusia sebagai medium 

peningkatan kualitas dirinya. Hal ini juga senada dengan kutipan teks Manavadharmasastra 

sebagai berikut: “Osadhayah pacavo vriksàstir yancah paksinastathà, Yajñartham nidhanam 

pràptàh pràpnu vantyutsritih punah.” (Manava Dharmasastra V.40)  yang artinya: Tumbuh-



 

24 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

tumbuhan semak, pohon-pohon, ternak, burung-burung lain yang telah digunakan untuk 

upacara, akan lahir dalam tingkat yang lebih tinggi pada kelahiran yang akan datang(G. 

Pudja dan Tjokorda Rai Sudharta, 2004) 

 
b. Makna Keselamatan (Soteriologi) 

Doktrin Keselamatan atau Soteria adalah salah satu doktrin yang membetuk 

sistematika teologi Kristen (Donder, 2009:147), meski dalam ragam keilmuan, Hindu tidak 

secara sistemik membahas hal ini, namun sejujurnya, Hindu sebagai agama secara lazim 

akan memiliki konsepsi seperti ini. Hal ini disebabkan kehadiran Tuhan dalam agama 

apapun, tidak hanya menjadi sumber utama dan akhir (Causa Prima dan Causa Finalis) 

kehadiran Tuhan sejatinya juga hadir sebagai pelindung bagi setiap ciptaannya. Ini pula 

yang pada akhirnya memberikan perbedaan terhadap manisfestasi Tuhan yaitu antara 

Dewa yang berarti ‘sinar” dari Tuhan (asal kata Div)  dengan Bhatara yang berarti pelindung 

(Titib, 2001:95) . realitas keyakinan bahwa Tuhan hadir sebagai pelindung terlihat secara 

jelas dalam sabda Tuhan dalam wujud Dewi Durga yang hadir sebagai pelindung bagi umat 

manusia yang melaksanakan upacara Caru baik itu Caru Alahing Padewasan maupun Caru 

Palemahan. Pemujaan Durga sebagai pelindung menrupakan hal yangwajar mengingat 

praktik upacara Caru  merupakan praktik upacara yang identik dengan ajaran Tantra yang 

mengedepankan pemujaan teistik kepada sosok Perempuan sebagai dewi sebagai 

implementasi Maya Sakti (Zimmer, 2003:548). Sehingga sungguh terlihat koherensi antara 

upacara Caru dengan pemujaan Dewi Durga sebagai Dewi Ibu yang diyakini menjadi 

pelindung bagi umat Hindu. Hal ini juga diperkuat oleh kutipan teks lainnya yaitu teks 

Panugrahan Dalem yang memuat bahwa terdapat entitas yang disebut sebagai Sang Hyang 

Panca maha Bhuta yang berasal dari Dewi Durga  yang menjadi landasan dari penentuan 

letak caru dalam ritus Bhuta Yajna (Harsananda, 2021) serta diyakini juga beragam sesajian 

dapat dihaturkan kepada Sang Hyang Panca Maha Bhuta tersebut demi memperoleh 

perlindungan dan keselamatan. 

 

c. Makna Ekologis: Penghormatan Terhadap Alam dan Keseimbangan Ekosistem 

Upacara Mecaru memiliki makna sebagai upaya untuk menciptakan keseimbangan dan 

kesejahteraan alam semesta. Ini berkaitan dengan berbagai kekuatan yang bersifat Asuri 

Sampad (sifat demonik), seperti Bhuta, Kala, Raksasa, Pisaca Danawa, Danuja, dan lainnya. 

Kekuatan-kekuatan tersebut ada yang membawa dampak positif, namun sebagian bersifat 

negatif dan perlu dinetralisir agar berubah menjadi kekuatan yang mendukung 

keharmonisan (Bhuta Hita), demi terciptanya kesejahteraan di alam semesta (Bhuwana 

Agung) maupun dalam diri manusia (Bhuwana Alit) (Sudarsana, 2001: 13). 



 

25 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

Dampak negatif dari kekuatan ini bisa terlihat di Bhuwana Agung, seperti bencana alam, 

sambaran petir, dan penyakit-penyakit misterius yang sulit diatasi secara medis dan dapat 

merenggut banyak korban. Sementara itu, di Bhuwana Alit, dampaknya muncul dalam 

bentuk perilaku menyimpang manusia, seperti kekerasan, penyalahgunaan narkoba, 

pelanggaran hukum dan norma agama, gangguan jiwa, hingga kecelakaan. Menurut Teks 

Wrehaspati Tattwa, penderitaan manusia dapat diklasifikasikan dalam tiga bentuk utama: 

1. Adhyatmika Duhkha: Penderitaan yang berasal dari dalam diri, seperti gangguan 
fisik atau psikologis (misalnya sakit kepala, gangguan mental, kemarahan). 

2. Adhibhautika Duhkha: Penderitaan akibat faktor eksternal, seperti kecelakaan, 
bencana, gigitan binatang, atau penyakit menular. 

3. Adhidaivika Duhkha: Penderitaan yang disebabkan oleh kekuatan adikodrati, seperti 
gangguan roh halus, sihir, atau kutukan leluhur (keponggor) (Sudarsana, 2001: 14). 
 

Untuk mengatasi dan menetralkan pengaruh negatif tersebut, diperlukan pelaksanaan 

upacara Bhuta YaYnya, salah satunya adalah Mecaru, yang merupakan bagian dari rangkaian 

ritual tersebut. Tujuan utama dari upacara ini adalah untuk mengembalikan harmoni antara 

alam semesta dan individu, sehingga tercapai kesejahteraan dunia dan kebebasan spiritual 

(Mokshartham Jagadhita Ya Ca Iti Dharma). Keseimbangan dan kedamaian dunia sangat 

bergantung pada intensitas pelaksanaan yadnya; semakin jarang dilakukan, maka semakin 

rusaklah tatanan alam dan semakin merosot pula moralitas manusia. 

Adanya penggunaan Totem dalam upacara Mecaru memainkan peran penting dalam 

membangun hubungan yang selaras antara manusia dan alam. Dalam konteks ini, 

pelaksanaan yajna melibatkan penghormatan terhadap hewan-hewan totem dan dilandasi 

nilai-nilai kearifan lokal. Ini tidak hanya mempererat hubungan spiritual dengan alam, tapi 

juga berkontribusi terhadap pelestarian lingkungan dan keberlangsungan ekosistem. 

Dengan menghargai totem sebagai representasi alam, masyarakat menjadi lebih sadar akan 

pentingnya menjaga keseimbangan ekologis dan menghindari eksploitasi terhadap hewan. 

Sebagaimana dijelaskan dalam Bhagavadgita (III.15): 

“Karma brahmodbhavam viddhi brahmakshara-samudbhavam tasmat sarva-gatam 
brahma nityam yajne pratishthitam” 
 
Artinya: 

Makhluk hidup berasal dari makanan, makanan berasal dari hujan, hujan berasal dari 
yadnya, dan Yajna berasal dari tindakan (karma)(Mantik, 2007). 

 
Sloka ini menegaskan bahwa tindakan manusia (karma), pengetahuan suci (Veda), 

dan Yajna (persembahan spiritual) saling terkait. Yajna bukan hanya sekadar ritual, tapi 

merupakan bentuk hubungan mendalam antara manusia dan Tuhan. Ketika Yajna dilakukan 

dengan ketulusan dan pemahaman yang benar, tindakan tersebut bersumber dari Tuhan 

yang abadi, dan menghubungkan manusia dengan keselarasan spiritual serta keseimbangan 

alam. 



 

26 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

 
 PENUTUP 

 Teks Aji Swamandala menguraikan konsep dan pelaksanaan Bhuta Yajna dalam 

tradisi Hindu Bali yang terkandung dalam teks Aji Swamandala. Bhuta Yajna adalah bentuk 

persembahan kepada alam semesta sebagai manifestasi spiritual dari unsur-unsur alam, 

yaitu Panca Maha Bhuta (Akasa, Bayu, Teja, Apah, dan Prthiwi). Upacara ini bertujuan 

menjaga keseimbangan ekosistem dan harmoni antara manusia, alam, dan spiritualitas 

melalui sarana ritual seperti Caru dan Tawur.. Bhuta Yajna mencerminkan kewajiban 

manusia untuk mengembalikan keseimbangan antara tiga elemen Tri Hita Karana: 

hubungan dengan Tuhan (Parahyangan), sesama manusia (Pawongan), dan lingkungan 

(Palemahan).Bhuta Yajna didasari oleh konsep Tri Rna (hutang manusia kepada Dewa, 

Leluhur, dan Guru) yang diwujudkan dalam bentuk persembahan spiritual. 

Adapun Pecaruan dilaksanakan untuk harmonisasi lingkungan dan waktu. 

Contohnya, Caru Palemahan untuk lingkungan dan Caru Sasih untuk keseimbangan musim 

dan makna yang dapat digali antara lain makna teologis yaitu  melambangkan pengorbanan 

manusia sebagai bentuk penghormatan terhadap kekuatan adikodrati. Makna Soteriologis 

yaitu makna pencarian dan pengharapan keselamatan dan perlindungan dari Tuhan, dan 

makna ekologis yaitu Caru sebagai medium untuk menjaga keseimbangan alam dan 

mencegah kehancuran ekosistem. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Ambarnuari, M. (2016). Teo-Kosmologi dalam teks Bhuwan Mahbah. Institut Hindu Dharma 

Negeri Denpasar. 

Ardiyasa, N. S. (2019). Mitigasi spritual dalam naskah lontar roga sanghara bhumi. 

Sanjiwani, 10(1), 27–36. 

Astuti, I. G. A., Sura, I. G., Dalem, I. G. K., & Sukayasa, I. W. (2000). Aji Swamandala. Kantor 

Dokumentasi Budaya Bali. 

Bagus, L. (2005). Kamus Filsafat (1st ed.). PT. Gramedia. 

http://philpapers.org/rec/SHOMKF 

Donder, I. K. (2007). VIRATVIDYA Kosmologi Hindu: Penciptaan Pemeliharaan,Dan 

Peleburan Serta Penciptaan Kembali Alam Semesta (1st ed.). Paramita. 

Donder, I. K. (2009). Teologi: Memasuki Gerbang Ilmu Pengetahuan Ilmiah Tentang Tuhan 

Paradigma Sanatana Dharma (1st ed.). Paramita. 

G. Pudja dan Tjokorda Rai Sudharta. (2004). Manava Dharma Sastra. Paramita Surabaya. 

Harsananda, H. (2021a). Mistisisme Ekstraversif dalam Teks Panugrahan Dalem. 

JURNALYOGA DAN KESEHATAN, 4(2), 228–238. 

http://ejournal.ihdn.ac.id/index.php/jyk 

Harsananda, H. (2021b). Strukturasi Ajaran Tattwa Dalam Teks Tattwa Jnana. 4(2). 

http://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 

Harsananda, H., & Gaduh, A. W. (2021). Hyper-Ritualitas : antara Determinisme Teknologi 

dan Hindu Nusantara. 12(1), 78–87. 

Kajeng, I. N., & Dkk. (1997). Sarasamuccaya. Paramitha. 

Mantik, A. S. (2007). Bhagavadgìtà. Paramita. 



 

27 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025 

Pals, D. L. (2012). Seven Theories Of Religion (2nd ed.). IRCiSoD. 

Putra, I. G. A. G., & Sadia, I. W. (1998). Vrhaspati Tattwa (I. W. Maswinara, Ed.; 1st ed.). 

Paramita. 

Sudiana, I. G. N. (2018). CARU DALAM UPACARA DI BALI. IHDN Press. 

Titib, I. M. (1996). Veda Sabda Suci : Pedoman Praktis Kehidupan. Paramita. 

Titib, I. M. (2001). Teologi dan Simbol-Simbol dalam Agama Hindu. Paramitha. 

Wiana, I. K. (2004). makna Upacara Yajna dalam Agama Hindu. Paramita Surabaya. 

Wikarman, I. N. S. (1998). Caru Palemahan dan Sasih. Paramita. 

Zimmer, H. (2003). Sejarah Filsafat India. Pustaka Pelajar. 

  


