E-ISSN: 2722-8576 E-ISSN: 1978-7014

SPHATIKA:

JURNAL TEOLOGI

UNIVERSITAS HINDU NEGERI
I GUSTI BAGUS SUGRIWA DENPASAR

VOLUME 16 NOMOR 1, MARET 2025

BHUTA YAJNA DALAM TEKS AJI SWAMANDALA

Anak Agung Ayu Alit Widyawatil, Hari Harsananda?
LzUniversitas Hindu Negeri | Gusti Bagus Sugriwa Denpasar
Email: lagungwidya67 @gmail.com, 2hariharsananda@uhnsugriwa.ac.id*

*Penulis Koresponden

Abstract

Keywords: Bhuta
Yajna; Tri Hita
Karana; Tri Rna;
Caru; Tawur;
Balinese
Hinduism;

ecological balance.

This study explores the concept and implementation of Bhuta Yajna
in Balinese Hindu tradition, based on.the Aji Swamandala text.
Bhuta Yajna is a form of“offering to the universe aimed at
maintaining harmony between ‘humans, nature, and spirituality
through rituals involving offerings such as Caru and Tawur. The
study employs a qualitative. method with a hermeneutic approach to
uncover the explicit and'implicit messages in the text.

The analysis revealsthat Bhuta Yajna is rooted in the concepts of Tri
Hita Karana and Tri'Rna, which govern harmonious relationships
between humans.and God, fellow beings, and the environment. This
ritual serves as a medium to mitigate negative impacts both
spiritually and ecologically while promoting cosmic balance. Rituals
such as Caru Palemahan and Caru Sasih emphasize the significance
of space and time dimensions in their execution.

Bhuta Yajna carries theological, ecological, and transformational
meanings, reflecting respect for nature, protection for humans, and
spiritual enhancement. When properly performed, this ritual not
only preserves environmental harmony but also strengthens the
connection between humans and divine forces. This study
underscores Bhuta Yajna's role as a manifestation of local wisdom
in maintaining ecological balance and sustainability.

Abstrak

Kata kunci:
Bhuta Yajna; Tri
Hita Karana; Tri
Rna; Caru; Tawur;
Hindu Bali;
keseimbangan
ekosistem.

Penelitian ini membahas konsep dan pelaksanaan Bhuta Yajna
dalam tradisi Hindu Bali berdasarkan teks Aji Swamandala. Bhuta
Yajna merupakan bentuk persembahan kepada alam semesta
yang bertujuan menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan
spiritualitas melalui ritual yang melibatkan sarana upakara
seperti Caru dan Tawur. Penelitian menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan hermeneutika untuk menggali
pesan tersurat dan tersirat dalam teks tersebut.

Hasil analisis menunjukkan bahwa Bhuta Yajna berakar pada
konsep Tri Hita Karana dan Tri Rna, yang mengatur hubungan

14 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



harmonis antara manusia dengan Tuhan, sesama, dan lingkungan.
Upacara ini berfungsi sebagai medium untuk memitigasi dampak
negatif baik secara spiritual maupun ekologis, serta
mempromosikan keseimbangan kosmis. Ritual seperti Caru
Palemahan dan Caru Sasih menegaskan pentingnya dimensi ruang
dan waktu dalam pelaksanaannya.

Bhuta Yajna memiliki makna teologis, ekologis, dan
transformasional, yang mencerminkan penghormatan terhadap
alam, perlindungan terhadap manusia, dan peningkatan
spiritualitas. Dengan pelaksanaan yang tepat, ritual ini tidak
hanya menjaga harmoni lingkungan tetapi juga memperkuat
hubungan manusia dengan kekuatan ilahi. Penelitian ini
menegaskan peran Bhuta Yajna sebagai bentuk implementasi
kearifan lokal dalam menjaga keseimbangan ekosistem dan
keberlanjutan hidup.

PENDAHULUAN

Agama Hindu di Bali dikenal memiliki konsepsi. yang mengedepankan asas
keseimbangan dalam kehidupan, hal tersebut dapat terlihat dalam ikon Tapak Dara atau
Swastika yang menjadi ikon metafora yang menggambarkan kondisi yang seimbang
menjaga dimensi vertikal dan dimensi horizontal dalam hidup. Pemikiran ini pada akhirnya
bermuara pada konsep Tri Hita Karana ataukonsep menciptakan kebahagian hidup melalui
tiga asas yaitu Parahyangan yang berarti menjaga akhlak terhadap Tuhan Yang Maha Esa,
kemudian Pawongan yang berartiimenjaga akhlak terhadap sesama manusia, dan yang
terakhir adalah Palemahan yang berarti menjaga akhlak terhadap lingkungan(Donder,
2007:407-405).

Peran manusia“‘dalam upaya menjaga keharmonisan tiga elemen tersebut dapat
terlihat dalam ide<ide yang tertuang dalam teks susastra Hindu yang ada di Bali. Bagi
masyarakat beragama, sastra dan susastra agama bernilai penrting, hal ini disebabkan
karena sastra agama menjadi acuan bagi manusia dalam upaya mendalami agama dan
menggali nilai-nilai luhur dalam agama. Harmonisasi ini dalam sastra dan susastra Hindu
terkonstruksi dalam Panca Yajna atau lima jenis Persembahan suci kepada Dewa (Dewa
Yajna), Leluhur ( Pitra Yajna), Manusia (Manusia Yajna), Pemuka agama (Rsi Yajna), dan
kepada Alam (Bhuta Yajna).

Kehadiran Panca Yajna dalam dimensi keberagamaan umat Hindu diyakini
disebabkan karena manusia memiliki hutang atau Rna yang disebut dengan Tri Rna yaitu
Dewa Rna atau Hutang kepada Dewa yang termanifestasikan menjadi Dewa Yajna dan Bhuta
Yajna, Pitra Rna atau hutang kepada leluhur yang terimplementasikan dalam wujud Pitra
Yajna dan Manusa Yajna serta Rsi Rna atau hutang kepada guru daan para Pandita yang

terimplementasikan dalam wujud Rsi Yajna. Salah satu teks yang membahas tentang Yajna

15 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



ini adalah teks Aji Swamandala yang merumuskan beberapa upacara Bhuta Yajna yang dapat
dimaknai sebagai medium manusia dalam upaya menjaga lingkungan alam sekitar pada
dimensi niskala. Upacara Bhuta Yajna ini pula dihadirkan guna menjaga stabilitas ketiga
elemen dalam Tri Hita karana tersebut, guna mengetahui hal tersebutlah dalam artikel ini
akan membahas mengenai beberapa sarana upakara yang tergolong dalam Bhuta Yajna dari
dimensi bentuk, fungsi dan makna yang terkandung di dalamnya sebagai upaya
pengungkapan ide-ide luhur dari leluhur demi menjaga Bali dari hal-hal buruk di masa

mendatang.

METODE

Artikel ini tergolong dalam jenis penelitian kualitatif, yang spesifik meneliti ragam
ilmu dalam teks dengan menggunakan teori Hermeneutika sebagai grand theory, hal ini
didasarkan pada kebutuhan penulis dalam menggali pesan yangtersurat dan tersirat dalam
teks tersebut. Untuk sumber primer dari penelitian ini menggunakan teks Aji Swamandala
yang telah dialih aksara dan dialih bahasakan oleh Kantor Dokumentasi Budaya Bali pada
tahun 2000 serta beberapa sumber lainnya seperti teks-teks atau buku yang memuat

tentang Upacara Mecaru dalam tradisi masyarakat Bali .

PEMBAHASAN

Menelisik dari sisi etimologi kata, Bhuta Yajna terdiri dari dua kata yaitu Bhuta yang
berarti ‘ada’tampak dengan mata kasar’ yang merujuk pada dimensi alam semesta yang
tersusun atas asas material(Wikarman, 1998). Asas material ini dalam teks-teks Tattwa
diejatawahkan dalam.lima-rupa atau yang disebut juga dengan Panca Maha Bhuta yang
merupakan perwujudan-dari asas Acetana, Maya atau asas Prkrti (Harsananda, 2021b).
Panca Maha Bhuta terdiri dari Akasa (ether), Bayu ( angin), Teja (api), Apah (air) dan Prthiwi
(tanah). Kelima unsur inilah yang pada akhirnya mewujud menjadi asas bentuk dari dunia
ini(Donder, 2007)., sedangkan Yajna berasal dari kata Yaj yang artinya berkorban, sehingga
Bhuta Yajna dapat diartikan sebagai sebuah persembahan yang ditujukan kepada alam
semesta.

Perspektif ini merupakan perspektif yang secara umum dapat diterima oleh
masyarakat umum, namun dimensi Panca Maha Bhuta tidak hanya dapat dilihat sebagai
unsur material semata. Menyitir kutipan pada teks Panugrahan Dalem, dimensi Panca Maha
Bhuta tidak hanya hadir sebagai dimensi material melainkan juga dapat bertransformasi
menjadi kekuatan spiritual yang disebut sebagai Sang Hyang Panca Mahabhuta yang ada
pada Bhuwana Alit (microcosmos) maupun pada Bhuwana Agung (microcosmos) yang

dalam dimensi praktiknya wajib dihaturkan persembahan berupa sarana upakara tertentu

16 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



(Harsananda, 2021) sehingga dalam hal ini Bhuta Yajna dapat juga diartikan sebagai

persembahan kepada entitas spiritual yang menguasai alam material.

1. Bentuk- Bentuk Bhuta Yajna dalam Teks Aji Swamandala
Bentuk-bentuk sarana Upakara Bhuta Yajna dapat dibagi menjadi dua jenis yang
didasarkan pada fungsinya, Jika berfungsi sebagai penyucian, maka sarana upakara yang
tergolong di dalamnya adalah Byakala,Durmengala, Prayascitta, hingga berbagai jenis caru,
sedangkan jika melihat dari asas fungsi pemeliharaan sarana upakara yang termasuk dalam
Bhuta Yajna adalah beragam jenis Segehan (Sudiana, 2018). Dan berikut akan dijabarkan
beberapa sarana upakara Bhuta Yajna dalam teks Aji Swamandala.
a. Caru

Banten Caru adalah medium paling umum dan /paling ~khas untuk
mengidentitifikasikan sebuah upacara tergolong dalam varian” Bhuta Yajna. Secara arti,
dalam kitab Samhita Swara dikatakan bahwa arti kata caru' adalah-cantik atau harmonis
(Wiana, 2004) ini sejalan dengan fungsi pelaksaan Caru yang berupaya mengharmoniskan
manusia dengan lingkungannya dan menjamin terjaganya kesejahteraan makhluk (Bhuta
Hita) demi tercapainya empat tujuan hidup manusiayaitu Dharma,Artha,Kama dan Moksa
sesuai dengan kutipan teks Sarasamuccaya-Sloka 135 (Kajeng & Dkk, 1997).

Namun definisi di atas akan“sangat identik dengan konsep Caru Palemahan,
sedangkan selain Caru Palemahan‘terdapat satu jenis caru lainnya yang tergolong dalam
jenis Caru Sasih yaitu Caru yang digunakan dalam upaya mengharmornisasikan alam
dengan manusia sesuai dengan musim atau masa, hal tersebut dapat terjadi disebabkan
karena dalam praktik ‘keberagamaan umat Hindu di Bali sangat identik dengan
implementasi ajaran Tantra yang memiliki 6 komponen utama yaitu Mantra, Aksara, yantra
(sarana upakara),Mudra( gerak tangan) Kala (waktu) dan Mandala ( Tempat) hal inilah yang
menyebabkan dimensi ruang (mandala) dan waktu (kala) tidak dapat dipisahkan dalam tiap
pelaksanaan Yajna di Bali(Harsananda & Gaduh, 2021) sehingga Caru Palemahan dibuat
untuk ‘mengharmoniskan lingkungan, sedangkan Caru sasih dibuat untuk
mengharmoniskan waktu. Dalam Teks Aji Swamandala, upakara Caru yang termuat secara
tersurat adalah jenis Caru Sasih yang kutipannya sebagai berikut :

“ Nyan Pracaru alan dening dewasam wuku tan paguru, Nalawadi, wulan tan pasirah,
erangan, kala, dangu, pasah, salwir ing alaning dewasa, ana pamahayunya, pa, tan kawighena
sang makarya mwang Sang Aweh dewasa, unining prasanaknya ring Bhuwana Alit, Mwang
ring Bhuwana Agung, Unggwan ing aditya wulan mwang unggwan ing Hyang Dewata
nawasangha. Asing ameda-beda wang akarya-karya, yeki lingnya. Itik Petak mulus, pénék
agung apucak manik, katipat manca warna, bantal agung, bantal pudak, gédang satakép,
mwang pénék adanan,ayam putih tulus pinanggang, raka-raka wénang, mwang ayam putih
kuning rinacana,sega putih kuning, tatebus nagasari, tebu raja, sasantun, beras acatu, gula 1,

17 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



gedang sakupang, who-wohan, grih antiga, lawe satukel, artha, 225, mwang guling pabangkit,
asoroh, dena génép, majati ring surya.

Mwang caru ring natar, sega, 11 tanding, gelar sanga, jangan sakawali numbah gile, sasak
mentah, beras sakulak ring wakul, iwak aji, 60, ingolah den asangkep, sega salamburan,
sajueng saguci, panca korsika, sekul anggih, amel-amel langsuban, saprakaran ing ebat
denagenep, wus apryascitta, tatebusan, tatebusanya ayam brumbum, mwang wiring, sega
tambuhun sakulak panci, sang angresin pajati ring Surya, ring kala, Sang Aresi kreta diksita,
wenang amarisuddha ala, marmanya aja Sang Pandita pati purug-purugin aweh dewasa,
mulih ring sira amanggih bhaya agung”

Terjemahannya :

“Inilah Caru Alaning Dewasa (caru untuk menolak pengaruh buruknya hari) wuku
tanpa guru, Nyalawadi,Wulan Tan pasirah,Erangan, kala, Dangu, pasah. Semuahari‘yang
tidak baik ada upacara untuk menjadikannya baik. Pahalanya ( orang yang melaksanakan
yajna) maupun orang yang memberi dewasa tidak akan mendapat rintangan dari“sanak
saudaranya yang ada di dalam dirinya sendiri maupun sanak saudaranya yang berada di
makrokosmos, baik yang tinggal di matahari, di bulan maupun yang ada di tempatnya Sang
Hyang Dewata Nawa Sanggha. Pokoknya tidak akan dirintangi oleh makhluk-makhluk yang
biasa mengganggu orang melakukan kerja (Upacara Yajna).

Inilah sarana upacaranya: itik putih mulus, penek agung puncaknya manik ketupat
manca warna, bantal agung, bantal pudak, gedang satakep, penek adanan, ayam putih muluh
dipanggang, buah-buahan bebas, ayam putih-kuning, yang- disiapkan sebagaimana
mestinya, sega putih-kuning, tatebus nagasari, tebu raja, sesantun, beras satu catu, gula 1,
pisang 1 kupang,buah-buahan, ikan asin, telurbenang sepotong, uang 225 keping, guling
pabangkit 1 soroh, banten pejati selengkapnya dipersembahkan di sanggar Surya

Caru yang disajikan di halaman : sega 11"tanding, saur-sayuran satu kuali, rumbah
gile, sasak mentah; beras satu kulak ditempatkan pada wakul; daging seharga 60 diolah
selengkapnya; sega salam-salamburan;tuak satu guci;pancakosika,sekul anggih; amel-
amel;langsuban; segala daging yang diolah.untuk upacara selengkapnya, dijadikan sesajen
setelah disucikan;tatebusannya adalah: ayam brumbun ( berbulu 5 warna); ayam berbulu
merah; sega tambuhun satu kulak ditempatkan pada panci yang mempersembahkan pejati
di Sanggar Surya. Bhatara Kalasialah Sang Rsi yang telah diberkati yang dapat menyucikan
yang tidak baik, karena itu sang Pendeta hendaknya jangan sembarangan menganugrahkan
dewasa (apabila salah menganugrahkan dewasa) sang Pendetalah yang akan mendapat
Bahaya yang besar”/(Astuti et al., 2000)

Berdasarkan kutipan di atas, tergambar jelas bahwa pemilihan waktu dalam sebuah
praktik upacara sangatlah penting, ia mempengaruhi sebuah keberhasilan dalam
pelaksanaan.upacara Yajna, adapun beberapa waktu yang terkategori buruk dalam teks Aji
Swamandala yang jika digunakan sebagai Dewasa memerlukan Caru Padewasan yaitu yang
pertama disebut sebagai Wuku Tanpa Guru atau wuku yang dalam masa aktifnya (1 minggu)
tidak terdapat Astawara: Guru di dalamnya yaitu: Gumbreg, Kuningan, Medangkungan dan
Kelawu kemudian yang kedua disebut Wuku Nyalawadi /Salah Wadi yaitu wuku yang tidak
diperkenankan digunakan untuk upacara Manusa yajna dan Pitra Yajna yaitu : Sinta, Landep,
Gumbreg, Sungsang, Dungulan, Pahang, Tambir, Medangkungan, Prangbakat, Bala,
Wayang, Watugunung,menurut teks Aji Swamandala,wuku-wuku tersebut adalah wuku yang
terlarang untuk memuja Dewa, Menyucikan diri, membuat rumah, melaksanakan upacara

kematian atau atiwa-tiwa, memuja leluhur, mengadakan perkawinan, mengupacarai bayi

18 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



terutama memotong rambut. Bagi manusia yangtetap melaksanakan acara tersebut tanpa
disertai oleh caru padewasan maka akan mengalami penderitaan seperti berumur pendek,
rtidak mendapatkan kebahagiaan, selalu diterpa penyakit, dan bila memaksakan
membangun rumah pada Wuku Salah Wadi tersebut maka rumah yang dibangun akan
ditempati oleh Bhuta Déngén lalu yang tinggal di dalam rumah tersebut akan meninggal
dalam kurun waktu yang singkat. Yang ketiga ada yang disebut sebagai Wulan Tanpa Sirah
atau Sasih tanpa Sirah yaitu bulan yang tidak memiliki hari Tumpek (Hari yang
mempertemukan Saptawara Saniscara dengan Pancawara Kliwon) yang keempat hari yang
memiliki unsur Sangawara: Erangan dan Dangu, yang kelima adalah hari yang memiliki
unsur Astawara : Kala dan yang terakhir adalah hari yang memiliki unsur Tri-Wara : Pasah
(Astuti et al.,, 2000)

Selain hadirnya yantra atau sarana upacara berupa caru Alaning Dewasa, Teks Aji
Swamandala memuat tentang mantra yang wajib dikumandangkan.di dua tempat yaitu
lokasi upacara serta di Pura Dalem ketika menghaturkan caru tersebut yaitu :

Mantra di lokasi Upacara :

“Om Indah ta Kita kamung, Sarwa Bhuta Pisaca Pulung Déngén, sanak Sakwehta, iki
tadah Sajinira, ulun nambrame sira, bhuktinem den atrpti, apan ulun asanak, wehén hulun
Sandhya rahayu, tékan ing wang sanak ulun, pomma,pomma,pomma

Artinya :

"Om, hendaknyalah -perhatikan olehmu, sarwa Bhuta, Pisaca, Pulung, Dengen dan
pengikutmu semua ini hidangan untukmu. Aku menjamu engkau silahkan santap dengan
tenang. Karena aku bersaudara dengan segala, aku menyediakan makanan dan minuman,
karena aku sayang bersaudara. Berikanlah aku kebahagiaan dan keselamatan, sampai pada
saudara-saudaraku. Pomma, Pomma,Pomma".

Mantra kedua :

“Pakulun<sang Hyang ekawara,Dwiwara, Triwara, sanga Hyang Catur Wara, Sang
Hyang Panca Wara, Sang kal Sadwara, Sang Hyang Saptawara, Sang Hyang Asta Wara, Sang
Bhuta Sadwinaya; Sang Hyang Dasawara, Mwang Sang Hyang Surya Candra, manusanira
angaturaken- pratadah,sajinira,wehén manusanira amanggih kadirghayusa,tan kataman
upadrawa mwang kageringan Om Nama Siwaya”

Artinya.:

"Yang.Terhormat Sang Hyang Ekawara, Dwiwara, Triwara. Sang Hyang Caturwara, Sang
Hyang Pancawara, Sang Hyang Kala Sadwara, Sang Hyang Sapta:wara, Sang Hyang Astawara,
Sang Bhuta Sadwinaya, Sang Hyang dasawara, Sang Hyang surya candra, hamba
mempersembahtan santapan sebagai sesaji, anugrahkanlah hamba panjang umur, tidak
ditimpa penderitaan dan penyakit. Om Namo Siwaya."

Mantra di Pura Dalem :

“ Pakulun paduka Bhatara Rajadewimanusa néda angaturin paduka Bhatari Turun, ana
maka saji aturan manusa Paduka Bhatari Bhukti den abecik, ri uwus sira amukti, nugrahen
Paduka Bhatari Urip Waras, Om Sriya we namo Namah Swaha”

19 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



Artinya :
“ Yang terhormat, Paduka Bhatari Rajadewi, hamba mohon Paduka Bhatari turun, ini ada
persembahan hamba, hidangan yang baik, sesudahnya Paduka menikmati, anugrahkan
hamba hidup sehat. Om sriya we namo namah swaha".

Selain penggunaan caru dalam jenis caru padewasan rupanya terdapat pula Banten
Caru yang digunakan sebagai caru palemahan atau caru yang digunakan dalam upaya
harmonisasi lingkungan, Teks Aji Swamandala secara khusus menjabarkan Caru ini dalam

kutipan berikut :

“ Yan gering Kamaranan tan pegat, ring sadesa-desa kapati-pati, acaru.ring’ sema,
guling pabangkit asoroh, dénégép, malih bawi aji. 700 kinebet dagingnya ingolah den
asangkep ,dadyang pétang dasa tanding,séga pétang dasa tanding, twak, ,yeh pada mawadah
kaling, masanggah tutuwan, sang pandita malih angasrenin, mamargi ring Dina A, Ka nuju
Byantara, mangkana pawarah Bhatari Durga, Munggwing sastra; Aywa Mungpanng.

Artinya :

“Jika wabah penyakit, tidak putuss-putusnya di setiap Desa, warga desa banyak yang
terserang penyakit sampai mati, hendaknya menghaturkan sesajen Caru di Kuburan: Guling
Pebangkit 1 soroh, selengkapnya, babi seharga 700 daginganya diolah selengkapnya,
dijadikan 40 tanding( bagian) sega atau nasi juga.40 tanding, air minum ditempatkan pada
kaling, memakai Sanggah Tutuan, sang pendetalah yang patut memimpiun upacara
tersebut. Adapun hari pelaksanaannya adalah hari selasa saat Kajeng Kliwon. Demikianlah
Sabda Bhatari Durgha dalam Sastra dan‘jangan melanggar”.

Demikianlah penjabaran tentang.jenis banten Caru sebagai implementasi upacara
Bhuta Yajna dalam teks Aji Swamandala yang menegaskan pada kewajiban manusia dalam
memperhatikan lingkungan sekitar teruama pada wialayah Mandala dan Kala sehingga

masyarakat menjadi lebih waspada dan berhati-hati dalam mempersiapkan upacara Yajna.

b. Tawur

Bentuk upacara yang tergolong dalam Bhuta Yajna berikutnya yang termuat dalam
teks ‘Aji Swamandala adalah upacara Tawur yang merupakan jenis caru namun dalam
tingkatan yang lebih besar. Adapun upacara yang tergolong dalam Tawur adalah Mencaklud,
yakin Caru yang dasarnya menggunakan Caru manca sanak, ditambah dengan angsa dan
kambing serta membuat nasi tawur sebagai simbol untuk membersihkan Bumi ini, yang
kedua adalah Balik Sumpah yang komponennya sama dengan Mencaklud namun ada
tambahan hewan kurban berupa Godel Merah (anak sapi berwrna merah) dan bila caru di
atas ditambahkan lagi dengan seekor kerbau, maka Tawur tersebut disebut sebagai Tawur

Labuh Gentuh atau Tawur Agung.

20 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



Dalam teks Aji Swamandala sendiri, Pelaksaan Tawur dirumuskan pelaksananaanya
pada saat Tilem Kesanga namun tidak dijelaskan secara spesifik jenis dan tingakatan Tawur
yang dilaksanakan seperti yang termuat dalam kutipan teks sebagai berikut :

“Mwang yan Tawur kunang, away ngalyanin pamargi, ring tilem in cetra, Hyang
Swamandala napun sahalan ing dina, apan pasucian ing dewata, mwang sang Sadhaka ring
Swargan, samyan ing dewata turun ring madhyapada, ring kahyangan ira sowang-sowang,
irika wenang pendak dening upakara banten, Tawur kesanga, Bhatara sama ngawehin
watek Kingkara Bhuta, gering sasab marana ring jagat, mwangangunduraken kala-kali”

Terjemahannya:

“Dan jika melaksanakan Tawur, jangan menyimpang pada Tilem Bulan Caitra.Sanga
Hyang Swamandala menyucikan segala keburukan hari itu, sebab hari itu adalah hari
penyucian para dewa dan sang sadaka di Sorga, semua dewa turun ke dunia; berstana di
tempat suci-Nya masing-masing. Disanalah hendaknya Beliau disambut dengan upakara
banten Tawur Kesanga. Pada waktu itu Bhatara semua menganugrahi para Bhuta Kingkara
dan melenyapkan segala hama penyakit, dan menyuruh Kala-Kalit. mengundurkan
diri.(Astuti et al., 2000)

Demikianlah pedoman pelaksaan Tawur Kesanga,yang tersurat dalam teks Aji
Swamandala, meski tidak secara spesifik dijabarkan untuk jenis tingkatan Tawurnya, namun
hal ini memberikan pilihan bagi masyarakat dalam memilih tingkatan Tawur sesuai
kemampuan dan sumber teks lainnya, selain itu pula jika melihat teks Aji Swamandala
secara holistik, praktik Bhuta Yajna yang tersurat memang menegaskan penjelasan yang
menitik beratkan pada dimensi “Kala’ atau waktu dalam melaksanakan upacara Bhuta Yajna

tersebut.

2. Makna dalam pelaksaan Bhuta Yajna menurut Teks Aji Swamandala
a. Makna Teologi

Kata Teologi. berasal dari Bahasa Inggris theology, dan tradisi bangsa Yunani
menyebutkan teologi‘dalam bahasa Yunani yaitu theologia yang secara harfiah terdiri dari
dua suku <kata ~yaitu: theos (Tuhan) dan logos (ilmu) jadi teologi berarti “ilmu
ketuhanan”(Bagus, 2005) dan dalam merumuskan dimensi Ketuhanan, masyarakat di dunia
dihadapkan pada beragam ide- ide konsepsi tentang Tuhan itu sendiri, antara lain sebagai
berikut:

a. Animisme: keyakinan akan adanya roh bahwa segala sesuatu di alam semesta ini
didiami dan dikuasai oleh roh yang berbeda-beda pula.

b. Dinamisme: keyakinan terhadap adanya kekuatan-kekuatan alam. Kekuatan ala mini
dapat berupa mahluk (personal)ataupun tanpa wujud. Tuhan juga disebut sebagai
Super Natural Power (kekuatan alam yang tertinggi)

c. Totemisme; keyakinan akan adanya binatang keramat yang sangat dihormati.
Binatang tersebut diyakini memiliki kesaktian. Umumnya adalah binatang mitos,
juga binatang tertentu di alam ini yang dianggap keramat.

d. Polytheisme: keyakinan terhadap adanya banyak Tuhan. Wujud Tuhan berbeda-beda
sesuai dengan keyakinan manusia.

21 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



e. Natural Polytheisme: keyakinan terhadap adanya banyak Tuhan sebagai penguasa
berbagai aspek alam, misalnya: Tuhan matahari, angin, bulan, dan sebagainya.

f. Henotheisme atau Kathenoisme: keyakinan terhadap adanya dewa yang tertinggi
yang pada suatu masa akan digantikan oleh dewa yang lain sebagai dewa tertinggi.

g. Pantheisme: keyakinan bahwa dimana-mana serba Tuhan atau setiap aspek alam
digambarkan dikuasai oleh Tuhan.

h. Monotheisme: keyakinan terhadap adanya Tuhan Tuhan Yang Maha Esa (Tuhan Yang

Satu). Keyakinan ini dibedakan atas:

1). Monotheisme Transcendent: keyakinan yang memandang Tuhan Ynag Maha Esa
berada jauh diluar ciptaa-Nya. Tuhan Yang Maha Esa maha luhur, tidak
terjangkau oleh akal pikiran manusia.

2). Monotheisme Immanent: keyakinan yang memandang bahwa Tuhan Yang Maha
Esa sebagai pencipta alam semesta dan segala isinya, tetapi Tuhan Yang Maha
Esa itu berada diluar dan sekaligus didalam ciptaan-Nya. Hal ini dapat
diibaratkan dengan sebuah gelas yang penh berisi air, kemudian sebagian air
tumpah, ternyata keadaan air dalam gelas tidak berubah.

i. Monisme: keyakinan terhadap adanya Keesaan Tuhan Yang Maha Esa merupakan
hakekat alam semesta. Esa dalam segala. Segalanya berada di dalam yang Esa (Titib,

1996)

Secara lebih lanjut, meski masyarakat dunia memiliki banyak konsepsi mengenai
konsepsi ketuhanan, namun Hindu hadir secara komplit karena mengakomodir
keseluruhan konsepsi ketuhanan di atas dari Animisme super primitif hingga Monotheisme
super modern dan menjadikan agama Hindu memiliki Teologi yang sempurna (Ambarnuari,
2016). Demikian juga ketika kita menelisik kehadiran Banten Caru yang menggunakan
hewan sebagai kurbannya yang tergolong dalam konsepsi Totemisme. Kehadiran totemisme
dalam budaya keagamaan manusia sebenarnya ada dan telah berlangsung dalam pola
religius masyarakat primitif yang' mengedepankan Animisme sebagai pondasinya. Menurut
E. B Tylor Animisme berasal dari bahasa latin ‘Anima’ yang berarti roh yang dalam hal ini
Tylor berpendapat bahwa masyarakat primitif sangat meyakini bahwa segala dimensi
kehidupan disusupi oleh Roh dan tak terkecuali hewan dan tumbuhan yang menjadikan baik
hewan dan tumbuhan secara esensial memiliki kemiripan dengan manusia (Pals, 2012).
Kemiripan ini yang pada akhirnya menurut Frazer menjadi landasan bagi manusia dalam
menggunakan hewan sebagai substitusi diri (Totem) dalam upaya pengorbanan demi
menghadirkan kebaikan di dunia ini(Pals, 2012).

Kondisi inilah yang secara jujur harus diakui menjadi pemikiran masyarakat Hindu
di Bali dalam menjalankan aktivitas Yajna, seperti yang tertuang dalam teks Yadnya Prakerti
yang menyatakan bahwa “Banten Pinaka Raganta tuwi” yang artinya Banten ibarat diri kita
sendiri. Melalui ritual pengorbanan ini, diharapkan akan memunculkan kondisi-kondisi
yang harmonis dan terhindar dari bencana yang akan terjadi, hal ini juga tersurat secara
jelas dalam teks Aji Swamandala sebagai berikut :

“Mwang yan Tawur kunang, away ngalyanin pamargi, ring tilem in cetra, Hyang
Swamandala napun sahalan ing dina, apan pasucian ing dewata, mwang sang Sadhaka ring

22 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



Swargan, samyan ing dewata turun ring madhyapada, ring kahyangan ira sowang-sowang,
irika wenang pendak dening upakara banten, Tawur kesanga, Bhatara sama ngawehin watek
Kingkara Bhuta, gering sasab marana ring jagat, mwangangunduraken kala-kali”

Terjemahannya:
“Dan jika melaksanakan Tawur, jangan menyimpang pada Tilem Bulan Caitra. Sanga
Hyang Swamandala menyucikan segala keburukan hari itu, sebab hari itu adalah hari
penyucian para dewa dan sang sadaka di Sorga, semua dewa turun ke dunia, berstana di
tempat suci-Nya masing-masing. Disanalah hendaknya Beliau disambut dengan upakara
banten Tawur Kesanga. Pada waktu itu Bhatara semua menganugrahi para Bhuta Kingkara
dan melenyapkan segala hama penyakit, dan menyuruh Kala-Kali mengundurkan diri.

Pada kutipan di atas secara jelas mengemukakan bahwa pelaksaan Tawur yang
merupakan bagian dari Bhuta Yajna akan memberikan anugrah pada Bhuta Kingkara dan
melenyapkan segala jenis hama penyakit, yang secara logis dapat pula diterjemahkan bahwa
jika seandainya ritual Tawur ini tidak dilaksanakan, maka dunia akan'menjadi’kacau karena
diganggu oleh sang Bhuta Kingkara dan dunia akan dipenuhi oleh hama dan penyakit. Pada
dimensi inilah pada akhirnya pelaksanaan ritus upacara Bhuta Yajna hadir sebagai media
preventif bagi manusia dalam mengatasi potensi bencana yang terjadi atau dalam bahasa
lain mitigasi spiritual (Ardiyasa, 2019).

Selain itu pula terdapat makna lain yaitu makna transformasi diri. Kelahiran menjadi
hewan dan tumbuhan menurut teks Wrhaspati Tattwa disebabkan oleh citta yang bertemu
dengan Guna Rajah dan Tamah (Putra & Sadia, 1998) hal ini menjadikan hewan dan
tumbuhan tidak memiliki Guna Sattwam di dalam dirinya, hal ini berbeda dengan manusia
yang secara kontruksinya terlahir dengan komposisi Citta + Sattvam+ Rajah+ Tamah dan
pilihan menjadikan hewan dan tumbuhan sebagai simbolisasi dari diri (pinaka raganta
tuwi) dalam aktivitas. Mecaru menyiratkan pesan bahwa, manusia wajib mengorbankan
dimensi Rajah+Tamah nya sehingga hanya menyisakan dimensi Citta+Sattvam yang mana
dalam teks Whraspati Tattwa menyatakan ketika Citta hanya berkolaborasi dengan Sattvam,
maka akan mencapai dimensi Moksa. Hal yang sejalan dalam teks Sarasamuccaya yang
merumuskan untuk mewujudkan Bhuta Hita demi tercapainya empat tujuan hidup manusia
yaitu Dharma, Artha, Kama dan Moksa

Selain itu pula, dampak dari caru tidak saja bermanfaat bagi manusia saja,
melainkan hewan yang dikurbankan juga akan mengalami peningkatan kualitas diri, hal ini
disebabkan karena hewan adalah entitas yang hanya terdiri dari citta+ tamah menjadikan
hewan tidak mampu menyelamatkan dirinya sendiri dalam siklus Tri Kona (Uttpati-Sthiti-
Pralina) atau hukum lahir-hidup-mati sehingga membutuhkan manusia sebagai medium
peningkatan kualitas dirinya. Hal ini juga senada dengan kutipan teks Manavadharmasastra
sebagai berikut: “Osadhayah pacavo vriksastir yancah paksinastatha, Yajiiartham nidhanam

praptah prapnu vantyutsritih punah.” (Manava Dharmasastra V.40) yang artinya: Tumbuh-

23 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



tumbuhan semak, pohon-pohon, ternak, burung-burung lain yang telah digunakan untuk
upacara, akan lahir dalam tingkat yang lebih tinggi pada kelahiran yang akan datang(G.
Pudja dan Tjokorda Rai Sudharta, 2004)

b. Makna Keselamatan (Soteriologi)

Doktrin Keselamatan atau Soteria adalah salah satu doktrin yang membetuk
sistematika teologi Kristen (Donder, 2009:147), meski dalam ragam keilmuan, Hindu tidak
secara sistemik membahas hal ini, namun sejujurnya, Hindu sebagai agama secara lazim
akan memiliki konsepsi seperti ini. Hal ini disebabkan kehadiran Tuhan dalam agama
apapun, tidak hanya menjadi sumber utama dan akhir (Causa Prima dan Causa Finalis)
kehadiran Tuhan sejatinya juga hadir sebagai pelindung bagi setiap ciptaannya. Ini pula
yang pada akhirnya memberikan perbedaan terhadap manisfestasi Tuhan, yaitu antara
Dewa yang berarti ‘sinar” dari Tuhan (asal kata Div) dengan Bhatara yang berarti pelindung
(Titib, 2001:95) . realitas keyakinan bahwa Tuhan hadir sebagai pelindung terlihat secara
jelas dalam sabda Tuhan dalam wujud Dewi Durga yang hadir sebagai pelindung bagi umat
manusia yang melaksanakan upacara Caru baik itu Caru Alahing Padewasan maupun Caru
Palemahan. Pemujaan Durga sebagai pelindung menrupakan hal yangwajar mengingat
praktik upacara Caru merupakan praktik upacara yang identik dengan ajaran Tantra yang
mengedepankan pemujaan teistik kepada-sosok Perempuan sebagai dewi sebagai
implementasi Maya Sakti (Zimmer, 2003:548). Sehingga sungguh terlihat koherensi antara
upacara Caru dengan pemujaan Dewi Durga sebagai Dewi Ibu yang diyakini menjadi
pelindung bagi umat Hindu. Hal ini juga diperkuat oleh kutipan teks lainnya yaitu teks
Panugrahan Dalem yang memuat bahwa terdapat entitas yang disebut sebagai Sang Hyang
Panca maha Bhuta.yang berasal dari Dewi Durga yang menjadi landasan dari penentuan
letak caru dalam ritus:Bhuta Yajna (Harsananda, 2021) serta diyakini juga beragam sesajian
dapat dihaturkan kepada Sang Hyang Panca Maha Bhuta tersebut demi memperoleh

perlindungan dan keselamatan.

c. Makna Ekologis: Penghormatan Terhadap Alam dan Keseimbangan Ekosistem
Upacara Mecaru memiliki makna sebagai upaya untuk menciptakan keseimbangan dan
kesejahteraan alam semesta. Ini berkaitan dengan berbagai kekuatan yang bersifat Asuri
Sampad (sifat demonik), seperti Bhuta, Kala, Raksasa, Pisaca Danawa, Danuja, dan lainnya.
Kekuatan-kekuatan tersebut ada yang membawa dampak positif, namun sebagian bersifat
negatif dan perlu dinetralisir agar berubah menjadi kekuatan yang mendukung
keharmonisan (Bhuta Hita), demi terciptanya kesejahteraan di alam semesta (Bhuwana

Agung) maupun dalam diri manusia (Bhuwana Alit) (Sudarsana, 2001: 13).

24 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



Dampak negatif dari kekuatan ini bisa terlihat di Bhuwana Agung, seperti bencana alam,
sambaran petir, dan penyakit-penyakit misterius yang sulit diatasi secara medis dan dapat
merenggut banyak korban. Sementara itu, di Bhuwana Alit, dampaknya muncul dalam
bentuk perilaku menyimpang manusia, seperti kekerasan, penyalahgunaan narkoba,
pelanggaran hukum dan norma agama, gangguan jiwa, hingga kecelakaan. Menurut Teks
Wrehaspati Tattwa, penderitaan manusia dapat diklasifikasikan dalam tiga bentuk utama:

1. Adhyatmika Duhkha: Penderitaan yang berasal dari dalam diri, seperti gangguan

fisik atau psikologis (misalnya sakit kepala, gangguan mental, kemarahan).

2. Adhibhautika Duhkha: Penderitaan akibat faktor eksternal, seperti kecelakaan,

bencana, gigitan binatang, atau penyakit menular.

3. Adhidaivika Duhkha: Penderitaan yang disebabkan oleh kekuatan adikodrati, seperti

gangguan roh halus, sihir, atau kutukan leluhur (keponggor) (Sudarsana; 2001: 14).

Untuk mengatasi dan menetralkan pengaruh negatif tersebut, diperlukan pelaksanaan
upacara Bhuta YaYnya, salah satunya adalah Mecaru, yang merupakan bagian dari rangkaian
ritual tersebut. Tujuan utama dari upacara ini adalah untuk mengembalikan harmoni antara
alam semesta dan individu, sehingga tercapai kesejahteraan dunia dan kebebasan spiritual
(Mokshartham Jagadhita Ya Ca Iti Dharma). Keseimbangan dan kedamaian dunia sangat
bergantung pada intensitas pelaksanaan yadnya; semakin jarang dilakukan, maka semakin
rusaklah tatanan alam dan semakin merosot pulasmoralitas manusia.

Adanya penggunaan Totem dalam upacara Mecaru memainkan peran penting dalam
membangun hubungan yang selaras antara manusia dan alam. Dalam konteks ini,
pelaksanaan yajna melibatkan penghormatan terhadap hewan-hewan totem dan dilandasi
nilai-nilai kearifan lokal. Ini tidak hanya mempererat hubungan spiritual dengan alam, tapi
juga berkontribusi terhadap pelestarian lingkungan dan keberlangsungan ekosistem.
Dengan menghargai‘totem sebagai representasi alam, masyarakat menjadi lebih sadar akan
pentingnya menjaga keseimbangan ekologis dan menghindari eksploitasi terhadap hewan.

Sebagaimana’dijelaskan dalam Bhagavadgita (111.15):

“Karma brahmodbhavam viddhi brahmakshara-samudbhavam tasmat sarva-gatam

brahma nityam yajne pratishthitam”

Artml\}/;?z.khluk hidup berasal dari makanan, makanan berasal dari hujan, hujan berasal dari
yadnya, dan Yajna berasal dari tindakan (karma)(Mantik, 2007).

Sloka ini menegaskan bahwa tindakan manusia (karma), pengetahuan suci (Veda),
dan Yajna (persembahan spiritual) saling terkait. Yajna bukan hanya sekadar ritual, tapi
merupakan bentuk hubungan mendalam antara manusia dan Tuhan. Ketika Yajna dilakukan
dengan ketulusan dan pemahaman yang benar, tindakan tersebut bersumber dari Tuhan
yang abadi, dan menghubungkan manusia dengan keselarasan spiritual serta keseimbangan

alam.

25 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



PENUTUP
Teks Aji Swamandala menguraikan konsep dan pelaksanaan Bhuta Yajna dalam

tradisi Hindu Bali yang terkandung dalam teks Aji Swamandala. Bhuta Yajna adalah bentuk
persembahan kepada alam semesta sebagai manifestasi spiritual dari unsur-unsur alam,
yaitu Panca Maha Bhuta (Akasa, Bayu, Teja, Apah, dan Prthiwi). Upacara ini bertujuan
menjaga keseimbangan ekosistem dan harmoni antara manusia, alam, dan spiritualitas
melalui sarana ritual seperti Caru dan Tawur. Bhuta Yajna mencerminkan kewajiban
manusia untuk mengembalikan keseimbangan antara tiga elemen Tri Hita .Karana:
hubungan dengan Tuhan (Parahyangan), sesama manusia (Pawongan), dan lingkungan
(Palemahan).Bhuta Yajna didasari oleh konsep Tri Rna (hutang manusia kepada-Dewa,
Leluhur, dan Guru) yang diwujudkan dalam bentuk persembahan spiritual.

Adapun Pecaruan dilaksanakan untuk harmonisasi lingkungan dan waktu.
Contohnya, Caru Palemahan untuk lingkungan dan Caru Sasih untuk keseimbangan musim
dan makna yang dapat digali antara lain makna teologis yaitu melambangkan pengorbanan
manusia sebagai bentuk penghormatan terhadap kekuatan adikodrati. Makna Soteriologis
yaitu makna pencarian dan pengharapan keselamatan dan perlindungan dari Tuhan, dan
makna ekologis yaitu Caru sebagai medium.untuk menjaga keseimbangan alam dan

mencegah kehancuran ekosistem.

DAFTAR PUSTAKA

Ambarnuari, M. (2016). Teo-Kosmologi dalam teks Bhuwan Mahbah. Institut Hindu Dharma
Negeri Denpasar.

Ardiyasa, N. S. (2019). Mitigasi spritual dalam naskah lontar roga sanghara bhumi.
Sanjiwani, 10(1),.27-36.

Astuti, I. G. A, Sura;1.'G., Dalem, I. G. K., & Sukayasa, [. W. (2000). Aji Swamandala. Kantor
Dokumentasi Budaya Bali.

Bagus, L. (2005). Kamus Filsafat (1st ed.). PT. Gramedia.
http://philpapers.org/rec/SHOMKF

Donderl. Ki(2007). VIRATVIDYA Kosmologi Hindu: Penciptaan Pemeliharaan,Dan
Peleburan Serta Penciptaan Kembali Alam Semesta (1st ed.). Paramita.

Donder, [. K. (2009). Teologi: Memasuki Gerbang IImu Pengetahuan Ilmiah Tentang Tuhan
Paradigma Sanatana Dharma (1st ed.). Paramita.

G. Pudja dan Tjokorda Rai Sudharta. (2004). Manava Dharma Sastra. Paramita Surabaya.

Harsananda, H. (2021a). Mistisisme Ekstraversif dalam Teks Panugrahan Dalem.
JURNALYOGA DAN KESEHATAN, 4(2), 228-238.
http://ejournal.ihdn.ac.id/index.php/jyk

Harsananda, H. (2021b). Strukturasi Ajaran Tattwa Dalam Teks Tattwa Jnana. 4(2).
http://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya

Harsananda, H., & Gaduh, A. W. (2021). Hyper-Ritualitas : antara Determinisme Teknologi
dan Hindu Nusantara. 12(1), 78-87.

Kajeng, I. N., & Dkk. (1997). Sarasamuccaya. Paramitha.

Mantik, A. S. (2007). Bhagavadgita. Paramita.

26 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



Pals, D. L. (2012). Seven Theories Of Religion (2nd ed.). IRCiSoD.

Putra, L. G. A. G., & Sadia, I. W. (1998). Vrhaspati Tattwa (1. W. Maswinara, Ed.; 1st ed.).
Paramita.

Sudiana, I. G. N. (2018). CARU DALAM UPACARA DI BALI. IHDN Press.

Titib, I. M. (1996). Veda Sabda Suci : Pedoman Praktis Kehidupan. Paramita.

Titib, I. M. (2001). Teologi dan Simbol-Simbol dalam Agama Hindu. Paramitha.

Wiana, 1. K. (2004). makna Upacara Yajna dalam Agama Hindu. Paramita Surabaya.

Wikarman, I. N. S. (1998). Caru Palemahan dan Sasih. Paramita.

Zimmer, H. (2003). Sejarah Filsafat India. Pustaka Pelajar.

27 | SPHATIKA: Jurnal Teologi Vol. 16 No. 1, Maret 2025



