
58 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

 

MAKNA UCAP – UCAP TOPENG SIDHAKARYA DALAM UPACARA 

PIODALAN AGUNG DI PURA DALEM AGUNG PADANGTEGAL 

 

I Putu Wahendra  

Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar 

wahendra246@gmail.com    

 

ABSTRACT 

One form or manifestation of the art of the saint is the Sidhakarya Mask 

Dance. This dance is performed in every large-scale yadnya ceremony. This dance 

is a representation of Brahmana Keling in the story of the Babad Dalem 

Waturenggong. One of the areas in Bali that performs this dance is the Padangtegal 

Traditional Village. In the Padangtegal Traditional Village, in every 

implementation of the Piodalan Agung ceremony at the Pura Dalem Agung 

Padangtegal, a sacred mask or Sidhakarya tapakan is danced. In its performance, 

the dance contains sayings or sentences in the Kawi language spoken by the dancer. 

The problems that can be formulated in this study are: (1) what is the meaning of 

the sidhakarya mask sayings?, (2) what concepts are contained in the sidhakarya 

mask sayings and (3) how is the existence of the sidhakarya mask sayings in terms 

of situation, time and environment?, In this paper, the theory of meaning is used to 

dissect the formulation of the problem in this study. The methods used in this study 

are observation, interviews and literature studies. The data was then analyzed using 

data reduction, data presentation and conclusion drawing methods. The results 

obtained from this paper are that the sayings of the Sidhakarya mask in Pura Dalem 

Agung Padangtegal are an introduction to the offerings of the Piodalan Agung 

ceremony and complement all its shortcomings. The sayings of the sidakarya also 

contain concepts of Hindu philosophy. The concepts contained in it are the concepts 

of Nirguna and Saguna Brahman, the concept of Siwa Sidhanta and the concept of 

Tantra, and the existence of the sayings of the sidhakarya mask is supported by the 

aspects of desa kala and patra as determinants of the sacred or profane of an art 

form. 

 

Keywords: Ucap – Ucap; Topeng Sidhakarya; Meaning; Concept 

 

ABSTRAK 

Salah satu bentuk atau wujud kesenian wali adalah Tari Topeng Sidhakarya. 

Tari ini dipentaskan di setiap pelaksanaan upacara yadnya berskala besar. Tari ini 

merupakan representasi dari Brahmana Keling dalam cerita babad Dalem 

Waturenggong. Salah satu wilayah di Bali yang mementaskan tarian ini adalah 

Desa Adat Padangtegal. Di Desa Adat Padangtegal, dalam setiap pelaksanaan 

upacara Piodalan Agung di Pura Dalem Agung Padangtegal ditarikan sebuah 

topeng sakral atau tapakan Sidhakarya. Dalam pementasannya tarian tersebut berisi 

ucap - ucap atau kalimat - kalimat berbahasa kawi yang diucapkan oleh penari. 

Masalah yang dapat dirumuskan dalam penelitian ini yaitu : (1) bagaimana maksud 

mailto:wahendra246@gmail.com


59 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

dari ucap - ucap topeng sidhakarya?, (2) konsep apa yang terkandung dalam ucap 

- ucap topeng sidhakarya dan (3) bagaimana keberadaan ucap - ucap topeng 

sidhakarya dari segi situasi, waktu serta lingkungan?, Dalam tulisan ini digunakan 

teori makna untuk membedah rumusan masalah dalam penelitian ini. Adapun 

metode yang digunakan dalam penelitian ini  adalah observasi, wawancara serta 

studi kepustakaan. Data kemudian dianalisis dengan metode reduksi data, penyajian 

data dan penarikan kesimpulan. Hasil yang diperoleh dari karya tulis ini adalah 

bahwa ucap - ucap topeng Sidhakarya di Pura Dalem Agung Padangtegal 

merupakan pengantar persembahan upacara Piodalan Agung serta melengkapi 

segala kekurangannya. Ucap - ucap sidakarya juga mengandung konsep konsep 

kefilsafatan Hindu. Konsep yang terdapat di dalamnya adalah konsep Nirguna dan 

Saguna Brahman, Konsep Siwa Sidhanta dan konsep Tantra, seerta eksistensi ucap 

- ucap topeng sidhakarya didukung oleh aspek desa kala dan patra sebagai penentu 

sakral atau profannya suatu bentuk kesenian. 

 

Kata Kunci: Ucap – Ucap; Topeng Sidhakarya; Makna; Konsep. 

 

I. PENDAHULUAN 

Seni dalam kebudayaan Agama Hindu sangat lekat dengan ritus pemujaan 

masyarakat dalam kehidupan sehari - hari. Sebab, dalam paham Hindu, diuraikan 

tiga konsep pokok seni itu sendiri yang terdiri dari sātya (kebenaran), sīvam 

(kesucian) dan sundhāram (keindahan). Seni dalam tradisi Hindu tidak hanya 

sebagai suatu keindahan yang menghasilkan hiburan bagi para pengamatnya, 

melainkan lebih dari pada itu seni merupakan suatu wujud ketulusan hati bagi para 

pencipta maupun pelakunya. Yudha Triguna (2007) mengatakan bahwa seni 

merupakan istilah yang berasal dari bahasa Sansekerta yaitu ”sani” yang memiliki 

arti persembahan, pencarian, pelayanan ataupun pemujaan. Kesenian Bali sejatinya 

merupakan salah satu sarana pemujaan sebagai rasa syukur masyarakat atas 

anugrah yang telah dilimpahlan oleh Ida Sang Hyang Widhi Wasa/Tuhan Yang 

Maha Esa. Hal itulah yang menyebabkan para tetua membuat tatanan kesenian Bali 

agar dapat dipentaskan sesuai tempat, situasi dan konteks keadaan. Salah satu 

kesenian Bali yang menjadi daya tarik adalah seni tari. Menurut Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, tari merupakan serangkaian gerakan tubuh manusia (umumnya 

kaki dan tangan) yang memiliki irama dan diiringi pengiring berupa musik. R.M 

Soedarsono dalam Ekspresi Seni (2011) mengatakan bahwa tari merupakan suatu 

ekspresi dari jiwa manuisa, yang dipresentasikan dengan gerak yang estetik serta 

mengandung ritme tertentu. 

Salah satu tari Bali yang sangat erat kaitannya dengan upacara Yajña adalah 

Tari Topeng. Ketika berbicara tari wali, tentu hal tersebut merupakan ranah dari 

Topeng Sidhakarya. Dalam pementasan Wali Sidhakarya, tentunya tarian dan ucap 

- ucap merupakan kunci penting dalam keberadaannya sebagai pangingkup atau 

pelengkap dari suatu pelaksanaan Yajña di Bali. Di berbagai wilayah di Bali, secara 

umum Tari Topeng Sidhakarya memiliki struktur pementasan yang berbeda beda. 

Secara umum Tari Topeng Sidhakarya selalu diiringi dengan topeng - topeng 

panglembar dan topeng pangrawos. Ketika dalam suatu Piodalan telah sampai pada 

prosesi ngayab, barulah Topeng Sidhakarya ditarikan. Pada umumnya Topeng 

Sidhakarya dipentaskan di halaman tengah pura atau disebut jaba tengah maupun 

di halaman luah pura atau jaba sisi. Kemudian, penari akan menuju halaman utama 

pura atau jeroan untuk menghaturkan sesajen berupa Tebasan Sidhakarya, menabur 



60 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

bija kuning dengan uang kepeng dan memohon tirta yang kemudian dipercikkan ke 

semua pelinggih. Berbeda dengan di Desa Adat Padangtegal, Topeng Sidhakarya 

hanya menari di jaba tengah saja dan tidak ke jeroan pura. Tentu hal ini merupakan 

suatu keunikan yang membuat penulis tertarik untuk meneliti fenomena Topeng 

Sidhakarya di Desa adat Padangtegal. Terlebih lagi peneliti tertarik melakukan 

penelitian di Pura Dalem Agung Padangtegal oleh karena beberapa sebab. Yang 

pertama, Pura Dalem secara fungsional di Bali, berdasarkan Lontar Aji 

Swamandala merupakan pusat dari Parhyangan Desa adat yang merupakan 

penjabaran dari konsep Sivā Sidhanta. Pura Dalem sebagai pusat Parhyangan desa 

yang kemudian penjabarannya menjadi Desa dan Puseh yang merupakan konsep 

dari Eka Twa Aneka Twa Swa Laksana Bhatara. 

 

II. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan lokasi penelitian adalah 

Pura Dalem Agung Padangtegal, Desa Adat Padangtegal,  kecamatan Ubud, 

Kabupaten Gianyar, Provinsi Bali. Adapun sumber data dalam penelitian ini 

terdapat dua jenis yaitu data primer dan data sekunder. Instrument penelian ini 

merupakan peneliti itu sendiri dan juga menggunakan beberapa instrumen 

pendukung seperti kamera, perekam suara dan telepon gengggam. Informan 

ditentukan berdasarkan latar belakang pendidikan serta pengalaman masing - 

masing. Pengumpulan data penelitian ini menggunakan metode observasi, 

wawancara dan studi kepustakaan. Data dianalisis dengan cara mereduksi data, 

penyajian data dan penarikan kesimpulan.  

 

III. PEMBAHASAN 

3.1 Gambaran Umum 

Gambaran umum memberi gambaran tentang bagaimana keadaan Pura 

Dalem Agung Padangtegal sebagai lokasi yang dipilih dalam penelitian ini. Adapun 

dalam gambaran umum ini diuraikan mengenai sejarah lahirnya nama Desa 

Padangtegal, sejarah berdirinya Pura Dalem Agung Padangtegal, struktur Pura 

Dalem Agung Padangtegal, upacara piodalan, serta keberadaan tapakan Topeng 

Sidhakarya. 

3.1.1 Sejarah Nama Desa dan Pura Dalem Agung Padangtegal 

Desa Padangtegal berikut Pura Dalem Agungnya memiliki sejarang yang 

saling melengkapi satu sama lainnya. Dimulai dari perjalanan Rsi Markandya pada 

abad ke  VIII Masehi yang tertuang dalam Markandya Purana. Ketika Rsi 

Markandya melakukan yoga samadhi di wilayah sungai Tjampuhan Ubud, beliau 

melihat cahaya terang di bagian selatan. Ketika dihampiri cahaya tersebut 

bersumber dari sebuah lingga yoni di sebuah hutan yang kemudian beliau beri nama 

Alas Unggaran yang berarti hutan pemujaan. Kemudian wilayah sekitarnya beliau 

beri nama Padangtegal yang mana berarti wilayah yang bersinar terang benderang. 

Keberadaan Alas Unggaran juga tertuang dalam Prasasti Pejeng berangka tahun 

1101 Saka atau abad ke XI Masehi pada pemerintahan Raja Sri Aji Jaya Kasunu. 

Beliau merupakan raja yang gemar berburu, sehingga beliau melestarikan semua 

hutan - hutan di wilayah kekuasaan beliau, termasuk Alas Unggaran yang dianggap 

sebagai hutan yang disucikan. Keberadaan lingga yoni di Pura Dalem Agung 

Padangtegal merupakan komponen kunci sebagai tonggak awal berdirinya 

peradaban Padangtegal yang diperkuat dengan hasil penelitian tim Purbakala 



61 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

Provinsi Bali pada tahun 2005 yang membuktikan memang benar keberadaan 

lingga yoni tersebut pada abad ke VIII Masehi.  

Literatur berikutnya yang menjadi rujukan sejarah peradaban Padangtegal 

adalah Babad Dalem Sukawati. Kerajaan sukawati bermula dari kalahnya Ki Balian 

Batur oleh Dwagung Anom yang kemudian diberi hadiah wilayag sukawati sampai 

taro, dan beliau bergelar Dalem Sukawati I. Salah satu keturunannya yaitu 

Dwagung Karang yang ditempatkan di Mambal, kabur menghindari rencana 

pembunuhan oleh Raja Mambal. Beliau lari ke alas Unggaran memohon senjata 

Bintang Kukus untuk menghadang pasukan Mambal. Kemudian beliau bertahta di 

Padangtegal. Mulailah golongan Pasek Padangsubadra dan Pasek Tohjiwa 

menduduki padangtegal. Kemudian didirikan Pura Desa Dan Puseh Padangtegal. 

guna melengkapi keberadaan Kahyangan Tiga, maka Alas Unggaran dibangunkan 

Pura Dalem Ungggaran yang kemudian menjadi Pura Dalem Agung Padangtegal. 

3.1.2 Struktur Pura Dalem Agung Padangtegal  

Seperti striktur pura di Bali pada umumnya, Pura Dalem Agung Padangtegal 

terbagi atas tiga mandala atau Tri Mandala. Adapun ketiga mandala tersebut adalah 

Utama mandala, Madya mandala dan Nista mandala. Masing  - masing mandala 

terdiri dari beberapa bangunan suci atau pelinggih. 

3.1.3 Upacara Piodalan Agung di Pura Dalem Agung Padangtegal 

Upacara Dewa Yadnya yang digelar di Pura Dalem Agung Padangtegal 

dilaksanakan menurut penanggalan sistem kalender Bali. Upacara Piodalan Agung 

dilaksanakan satu tahun sekali yang jatuh pada tilem sebelum tumpek wayang. 

Dalam satu tahun akan dilaksanakan dua upacara piodalan, enam bulan pertama 

adalah piodalan agung dan enam bulan berikutnya adalah piodalan alit. Pembeda 

tingkatan odalan tersebut adalah pada banten ayaban, yang mana piodalan agung 

menggunakan bebangkit sedangkan piodalan alit hanya ayaban pulagembal saja. 

3.1.4 Keberadaan Tapakan Topeng Sidhakarya di Pura Dalem Agung 

Padangtegal 

Desa Adat Padangtegal sebagai wilayah dengan potensi masyarakatnya 

sebagai seniman seni rupa, dapat kita lihat melalui keberadaan tapakan sasuwunan 

yang dijadikan sungsungan di Pura Kahyangan Tiga setempat. Adapun rupa dari 

tapakan tersebut adalah barong macan, barong bangkal, rangda dan topeng 

sidhakarya. Dalam penelitian ini, peneliti menyoroti keberadaan topeng sidhakarya 

di Pura Dalem Agung Padangtegal sebagai salah satu objek penelitian. Menurut I 

Ketut Budiana dalam wawancara 15 April 2023 mengatakan, tapakan berupa 

Topeng Sidhakarya tersebut dibuat tahun 1999. Adapun pembuatnya adalah Alm. 

Ida Pedanda Gede Manuaba asal Griya Peling Padangtegal bedelodan dan I Ketut 

Budiana sendiri. Menurutnya topeng tersebut dibuat dari kayu pohon kamboja 

Bali/Jepun Bali yang tumbuh di area jaba tengah Pura Dalem Agung Padangtegal. 

 

3.2 Maksud Ucap - Ucap Topeng Sidhakarya 

Dalam struktur pementasan topeng sidhakarya di Pura Dalem Agung 

Padangtegal terbagi menjadi tiga pembabakan yaitu papeson, pengawak dan 

pamuput. Bagian papeson diucapkan di utama mandala. Pada bagian ini penari 

memohon anugrah dan permisi kepada energi kosmis yang dipercayai berstana 

dalam topeng tapakan sidhakarya. Hal ini bertujuan agar si penari terhindar dari 

kutukan dan bahaya yang bersifat transeden yang dapat membahayakan 

keselamatan penari. Babak selanjutnya penari akan mulai keluar dari pamedal 

agung dan menuju madya mandala. Pada bagian ini disebut pengawak yang mana 



62 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

ucap - ucap pada bagian ini berisi tentang kekaguman Dalem Sidhakarya melihat 

keadaan yadnya di Pura Dalem Agung Padangtegal yang telah sesuai dengan 

konsep ketattwaning yadnya dan panca gita. Kemudian dalem sidhakarya 

mengundang hyang hyang yang dipercaya berstana di Pura Dalem Agung 

Padangtegal sebagai Betari Dalem agar hadir menyaksikan dan memberkati yadnya 

yang dihaturkan. Selain itu dalem sidhakarya juga mengakses energi kosmis 

bergelar panca dewata, panca brahma dan panca aksara. Energi tersebut 

diakumuluasi agat memberi fibrasi positif dan mendatangkan kesejahteraan pada 

warga masyarakat padangtegal. Dan yang terakhir adalah bagian pamuput. Pada 

bagian ini, topeng sidhakarya akan menetralisir kekuatan negatif alam semesta 

dengan wujud bhuta agar tidak mengganggu jalannya upacara Piodalan Agung. 

Setelah semua ternetralisir, dalem sidhakarya akan memohon anugrah dewata agar 

masyarakat padangtegal terberkati sambil menaburkan sekarura. Setelah selesai 

semua prosesi, penari akan kembali ke utama mandala, dan tapakan sidhakarya 

akan kembali distanakan di Bale Gede. 

 

3.3 Konsep dalam Ucap - Ucap Topeng Sidhakarya 

 Ucap - ucap Topeng Sidhakarya pada setiap pelaksanaan upacara Piodalan 

Agung di Pura Dalem Agung Padangtegal memuat sejumlah gagasan - gagasan 

maupun ide - ide yang berkaitan yang bersifat abstrak mengenai niali - nilai filosofis 

yang kemudian melalui sub bab ini akan digolongkan ke dalam beberapa kelompok 

yang kemudian terkumpul menjadi konsep - konsep Filsafat Hindu. Berikut akan 

diuraikan beberapa konsep - konsep kefilsafatan yang terkandung dalam setiap 

ucap - ucap Topeng Sidhakarya pada saat pelaksaan upacara Piodalan Agung di 

Pura Dalem Agung Padangtegal : 

3.3.1 Konsep Nirguna dan Saguna Brahman  

Tuboeh dan Sukmantara (2020) Hindu memiliki filsafat ketuhanannya 

tersendiri dalam mencari esensi dan hakekat mengenai Tuhan atau dalam istilah 

Hindu dikenal dengan Brahman. Upanisad merupakan salah satu pustaka suci 

Hindu yang menjabarkan mengenai filsafat ketuhanan dalam Hindu. Dalam 

Upanisad, Brahman  didefinisikan atas dua entitas yaitu Nirguna Brahman dan 

Saguna Brahman. Dalam teks Upanisad Brahman dalam keadaan absolut, tak 

terpikiran tak berbentuk dan tak mempunyai ciri tertentu didefinisikan sebagai 

Nirguna Brahman. Dalam ucap - ucap Topeng Sidhakarya di Pura Dalem Agung 

Padangtegal juga memuat konsep konsep filsafat ketuhanan dalam aspek Nirguna 

Brahman. Adapun beberapa konsep tentang Nirguna Brahman itu termuat dalam 

beberapa ucap - ucap sebagai berikut : 

Sang Hyang Suniantara yang berarti Hyang mulia yang telah tak berwujud 

Ucap - ucap di atas jelas memuat istilah yang merupakan deskripsi Tuhan 

dalam wujudnya sebagai Nirguna Brahman. Ketika penari akan memulai tugasnya 

menarikan tapakan Topeng Sidhakarya, maka terlebih dahulu mengakses eksistensi 

Tuhan yang masih bersifat murni dan absolut. 

Konsep kedua dari filsafat ketuhanan dalam Upanisad adalah Saguna 

Brahman. Konsep ini merupakan eksistensi Brahman ketika sudah berpikir, 

beraktifitas dan mewujud menjadi wujud yang dapat diakses oleh jangkauan pikiran 

manusia. Termuat beberapa aspek - aspek Saguna Brahman yang dimuat dalam 

bentuk Panca Dewata, Panca Brahma serta Panca Aksara. Adapun beberapa 

konsep Saguna Brahman tersebut adalah sebagai berikut. 



63 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

Yang pertama adalah konsep Panca Dewata. Panca Dewata berasal dari dua 

kata yaitu panca yang berarti lima dan dewata berarti Dewa. Panca Dewata 

merupakan eksistensi Saguna Brahman dalam bentuk lima Dewa pokok penguasa 

kelima arah mata angin. Adapun kelima arah mata angin yang dimaksud adalah 

arah mata angin pokok seperti timur, selatan, barat, utara dan tengah. Arah timur 

dikuasai oleh Dewa Iswara, selatan dikuasai Dewa Brahma, Barat dikuasai Dewa 

Mahadewa, utara dikuasai Dewa Wisnu dan tengah dikuasai Dewa Siwa. Kelima 

Dewa ini dipercaya menjaga alam semesta dari wilayah kekuasaannya masing - 

masing. Keliam dewa ini bertempat di arah mata angin masing masing dan 

semuanya menghadap ke Tengah memuja kepada Dewa Siwa sebagai guru dari 

Para Dewa. 

Konsep Nirguna Brahman yang kedua adalah konsep Panca Brahma. Konsep 

ini hampir mirip dengan Panca Dewata. Oktaviani dkk (2020) hal mendasar yang 

menbedakan antara Panca Dewata dengan Panca Brahma adalah Panca Dewata 

merupakan lima penjelmaan Siwa yang menguasai kelima penjuru mata angin yang 

meberikan batasan pasti terhadap ruang lingkup dari masing masing arah tersebut. 

Sedangkan Panca Brahma merupakan perwujudan siwa dengan lima wajah namun 

satu badan. Ketika Siwa bersama Sakti dengan wujud padmasana yaitu teratai 

berkelopak delapan menghadap ke masing  - masing arah, maka dari sini lahirnya 

lima penjuru arah mata angin. Lima perwujudan wajah Siwa sebagai Panca Brahma 

ini bergelar Sadyajata yang menghadap ke timur, Bamadewa yang menghadap ke 

selatan, Tatpurusha yang menghadap ke barat, Aghora menghadap ke utara dan 

Isana yang perposisi ditengah menghadap ke timur. 

Konsep selanjutnya adalah Panca Aksara. Adapun panca aksara ini 

merupakan bunyi yang disimbolkan dengan aksara yang dikeluarkan oleh aspek 

Panca Brahma dari proses penciptaan alam semesta. Panca Aksara menempati lima 

penjuru mata angin sesuai dengan konsep pangider bhuwana sama seperti Panca 

Dewata dan Panca Brahma.  Kelima aksara tersebut merupakan aksara dari Sang 

Hyang Panca Brahma diantaranya : Sadyajata beraksara sang, Bamadewa 

beraksara bang, Tatpurusha beraksara Tang, Aghora beraksara ang, dan Isana 

beraksara ing. 

3.3.2 Konsep Siwa Sidhanta 

Siwa sidhanta memiliki arti kesimpulan dari paham siwaisme. Rsi Agastya 

pada mulanya merasa kesulitan menyampaikan paham siwaisme kepada para 

muridnya sebab paham ini sangatlah luas, oleh sebab itu beliau menyampaikan inti 

ajaran ini dalam bentuk kesimpulan sehingga disebut Siwa Sidhnata. Pokok ajaran 

dari Siwa Sidhanta yaitu menyatakan bahwa Siwa merupakan realitas tertinggi. Roh 

maupun jiwa pribadi merupakan suatu intisari yang sama dengan siwa hanya saja 

tidak identik. Konsep Siwa Sidhanta memandang entitas Siwa sebagai kesadaran 

tertinggi dan selalu berhubungan dengan komponen material yang dalam konsep 

ini disebut Sakti atau Prakerthi. Ketika purusha dan prakerthi bertemu untuk 

menciptakan alam semesta, maka tercipta beberapa unsur - unsur pembentuk alam 

semesta diantaranya : budhi, manah, ahamkara, Panca Budhindrya (caksuindrya, 

srotendrya, ghranendrya, jihwendrya dan twakindrya), Panca Karmendrya 

(panindrya, padendrya, gabhendrya, uspathendrya/bhagendrya, paywindrya), 

Panca Tan Matra (sabda, sparsa, rupa, rasa dan ghanda) dan Panca Maha Bhuta 

(pertiwi, apah, teja, bayu dan akasa).  

 

 



64 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

3.3.3 Konsep Tantra 

Wijnana Bhairawa mengatakan bahwa tantra berasal dari kata ”tanote” dan 

”trayate” yang berarti menghubungkan, menyeberangkan, membebaskan. Tantra 

dalam hal ini didefinisikan sebagai suatu ajaran yang menyeberangkan atau 

mentransedenisasi pengalaman fisik (materi) menjadi pengalaman spiritual.Tantra 

mengajarkan tentang permainan perputaran energi yang distimulus melalui tiga 

sarana utama yaitu mantra, yantra dan mudra. Ketika hendak menaburkan sekarura 

tersebut didahului dengan mantra yang dihaturkan kepada Tuhan dalam 

manifestasinya sebagai aspek Panca Dewata atau Panca Brahma yang mana hal ini 

merupakan aspek mantra dari bagian sadhana tantra. 

Setelah membangkitkan energi kosmis secara transenden atau niskala, 

dilanjutkan dengan penaburan sekarura sebagai stimulus energi kosmis secara 

imanen atau sekala yang mana sekaruna ini merupakan aspek sadhana yantra dari 

tantra. Kemudian setelah menaburkan sekarura, gerak tangan penari akan 

membentuk wara mudra. Bentuk tarian tangan ini ialah tangan kiri menekuk ke 

dalam sambil memegang wadah dari sekarura, dan tangan kanan menekuk ke depan 

dengan telapak tangan menghadap ke depan dan ditutupi kain kerudung atau 

kekereb. Wara mudra ini merupakan simbol dari pemberkatan atau pemberian 

anugerah kepada semesta. 

 

3.4 Ucap - Ucap Topeng Sidhakarya dari Segi Situasi, Waktu serta 

Lingkungan 

Dalam pagelaran seni di Bali, sakral atau tidaknya suatu kesenian di Bali 

ditentukan oleh tiga aspek yaitu desa, kala dan patra. Dari aspek desa, ucap - ucap 

topeng sidhakarya diselenggarakan di pura yang mana area tersebut merupakan 

kawasan yang disucikan. Dari aspek situasi atau patra, pelaksanaan ucap - ucap 

topeng sidhakarya dilaksanakan pada saat puncak upacara piodalan agung yang 

mana situasi pada saat tersebut seluruh masyarakat memusatkan pikiran sebelum 

memulai persembahyangan, sehingga sangat terasa aura kesakralannya. Dan yang 

terakhir adalah kala atau waktu. Pelaksanaan ucap - ucap topeng sidhakarya tidak 

boleh dilaksanakan pada hari sembarangan, namun memilih hari baik menurut 

kalender Bali yang disebut padewasan. Sehingga sangat disakralkan dari segi waktu 

 

IV. SIMPULAN  

Ucap - ucap Topeng Sidhakarya dalam upacara piodalan agung di Pura 

Dalem Agung Padangtegal memiliki maksud sebagai penghantar segala sarana 

upacara dalam bentuk sesajen untuk dihaturkan kepada Tuhan yang bermanifestasi 

sebagai Ida Betari Dalem. Ucap - ucap topeng sidhakarya berisi permakluman serta 

mantra-mantra yang dihaturkan kehadapan Ida Betari Dalem atas segala 

kekurangan dalam piodlan agung baik itu sesajen, mantra Pendeta, maupun tingkah 

laku masyarakat agar terhindar dari kutukan dan berkenan Ida Betari 

menganugerahkan kesejahteraan kepada masyarakat. Selain itu, ucap - ucap 

tersebut juga memohon agar segala bentuk kekuatan negatif alam semesta seperti 

bhuta kala agar dihalau oleh para Dewa agar tidak pengganggu pelaksanaan 

upacara. Dalam ucap - ucap Topeng Sidhakarya di Pura Dalem Agung Padangtegal 

mengandung beberapa konsep - konsep Filsafat Hidu diantaranya konsep Nirguna 

Brahman dan Saguna Brahman, konsep Siwa Sidhanta dan konsep Tantra yang 

memperhatikan pula situasi, waktu serta lingkungan merupakan aspek penting bagi 



65 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

keberlangsungan ucap - ucap Topeng Sidhakarya sebagai suatu bentuk seni sakral 

dalam keberadaannya sebagai pelengkap pelaksanaan upacara yadnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Arini, I. A. D., & Paramita, I. B. G. (2021). Eksistensi Ajaran Tantrayana dalam 

Kehidupan Beragama Hindu di Bali. Jnanasiddhanta: Jurnal Teologi 

Hindu, 2(2), 8-16. 

Artiningsih, N. W. J. (2020). Estetika Hindu Pada Pementasan Topeng Sidakarya 

Dalam Upacara Dewa Yadnya. Genta Hredaya: Media Informasi Ilmiah 

Jurusan Brahma Widya STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 3(2).Dewa 

Yadnya. Genta Hredaya: Media Informasi Ilmiah Jurusan Brahma Widya 

STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 3(2). 

Darmawan, I. P. A., & Krishna, I. B. W. (2020). Konsep Ketuhanan Dalam Suara 

Gamelan Menurut Lontar Aji Ghurnnita. Genta Hredaya: Media Informasi 

Ilmiah Jurusan Brahma Widya STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 3(1). 

Dewi, L. K., Oktaviani, N. P. S., & Arsadi, P. E. (2020). Ketuhanan Dalam Siwa 

Siddhanta. Vidya Darsan: Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu, 2(1), 72-82. 

Djamaluddin, A. (2014). Filsafat Pendidikan. Istiqra: Jurnal Pendidikan dan 

Pemikiran Islam, 1(2). 

Eka, I Wayan, (2023). The Religiusity of Wali Topeng Sidhakarya in The Religious 

Life of Hindus in Bali. Jayapangus Press : International Journal of 

Multidesciplinary Sciences.1(1), 16 - 29. 

Enida, D. (2011). Interdependensi Seni Tari Dan Musik Iringannya. Ekspresi Seni: 

Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, 13(2). 

Fadhilah, I. A., & Maunah, B. (2021). Manusia sebagai Makhluk yang Perlu dan 

Dapat Dididik. Cendekia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 15(2), 254-

268. 

Gunawan, I Ketut Pasek. (2012). Siva Siddhānta; Tattwa dan Filsafat. 

Surabaya:Paramita. 

https://library.uir.ac.id/skripsi/pdf/126711244/bab2.pdf 

I Made Yudabakti & I Wayan Watra. (2007). Filsafat Seni Sakral Dalam 

Kebudyaan Bali. Surabaya: Paramita. Cet. 2015 

Inrevolzon, I. (2013). Kebudayaan dan Peradaban. Tamaddun: Jurnal Kebudayaan 

dan Sastra Islam, 13(2). 

Kiswara, T. K. (2018, July). Pementasan Topeng sidakarya Pada Upacara Dewa 

Yadnya Di Pura Desa, Desa Tinggarsari Kecamatan Busungbiu Kabupaten 

Buleleng. In Proseding Seminar Nasional Agama, Adat, Seni dan Sejarah di 

Zaman Milenieal. Denpasar (Vol. 5, pp. 57-60). 

Mahdayeni, M., Alhaddad, M. R., & Saleh, A. S. (2019). Manusia dan Kebudayaan 

(Manusia dan Sejarah Kebudayaan, Manusia dalam Keanekaragaman Budaya 

dan Peradaban, Manusia dan Sumber Penghidupan). Tadbir: Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 7(2), 154-165. 

Putra, A. M. (2016). Topeng tradisional sebagai tema dalam penciptaan karya seni 

rupa. 

Putra, I.G.A.G., & Sadia, I Wayan. (2009).Wrhaspati Tattwa dan Terjemahan. 

Surabaya : Paramita.  

Rahardjo, M. (2011). Metode pengumpulan data penelitian kualitatif. 

Raka, A. A. G. Konsep “Desa, Kala, Patra”(Figur: Senin, 7 Oktober 2019). 

https://library.uir.ac.id/skripsi/pdf/126711244/bab2.pdf


66 

 

 

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 

Rosana, E. (2017). Dinamisasi kebudayaan dalam realitas sosial. Al-Adyan: Jurnal 

Studi Lintas Agama, 12(1), 16-30. 

Sabatari, W. (2006). Seni: antara bentuk dan isi. Imaji, 4(2). 

Soendari, T. (2012). Metode penelitian deskriptif. Bandung, UPI. Stuss, Magdalena 

& Herdan, Agnieszka, 17. 

Somawati, A. V. (2020). FILSAFAT KETUHANAN MENURUT PLATO 

DALAM PERSPEKTIF HINDU. Genta Hredaya: Media Informasi Ilmiah 

Jurusan Brahma Widya STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 4(1), 31-40. 

Suardana, I. W. (2006). Struktur Rupa Topeng Bali Klasik. Imaji, 4(1). 

Suarjata, I.B.(2020).Wali Sidhakarya.Yogyakarta.Pustaka Pranala. 

Sugiyono.(2019).Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & 

D.Bandung.Alfabeta 

Sumadi, S. (2005). DEFINISI SENI ACHDIAT K. MIHARDJA DAN 

APLIKASINYA PADA SENI KRIYA. Ornamen, 2(1). 

Sunaryo, T. (2019). Indonesia sebagai negara kepulauan. Jurnal Kajian Stratejik 

Ketahanan Nasional, 2(2), 97-105. 

Suryada, I. G. A. B., & Bagus, G. A. (2012). Konsepsi Tri Mandala Dan Sanga 

Mandala Dalam Tatanan Arsitektur Tradisional Bali. Jurnal SUlapa, 4(1), 

23-32. 

Syukur, M. (2018). Dasar-Dasar Teori Sosiologi. 

Tuboeh, G. A. K. D. P., & Sukmantara, N. (2020). Filsafat Ketuhanan Dalam Kena 

Upanisad. Vidya Darsan: Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu, 2(1), 63-71. 

Utama, I. W. B. (2019). Lokalisasi tantra di Bali. PT. Japa Widya Duta dengan 

Pascasarjana UNHI. 

Wasudewa Bhattacarya & Edi Dwi Riyanto. (2022) Tri Mandala : Kearifan Lokan 

Bali dalam Pmbagian Zonasi dan Ruang dalam Pembangunan Pura di 

Kabupaten Sidoarjo. Sphatika : Jurnal Teologi, Institut Hindu Dharma 

Negeri Denpasar, 13 (1), 108-119. 

Widayanti, I.G.S.T.A.2018.Makna Filosofis Lontar Calonarang.Denpasar.IHDN 

Windya, I. M. (2019). Konsep Teologi Hindu Dalam Tattwajñāna. Jnanasiddhanta: 

Jurnal Teologi Hindu, 1(1). 

Wirawan, K. I. (2016). Keberadaan Barong & Rangda Dalam Dinamika Religius 

Masyarakat Hindu Bali. http://www. penerbitparamita. com. 

Wirawan, K. I. (2021). Teo-Estetika-Filosofis Topeng Sidakarya Dalam Praktik 

Keberagamaan Hindu Di Bali. Mudra Jurnal Seni Budaya, 36(2), 230-236.    

Yaya Ruyatnasih, S. E., & Megawati, L. (2018). Pengantar Manajemen: Teori, 

Fungsi dan Kasus. Absolute Media. 


