Vol. 28 No. 1, Maret 2025
ISSN : 1412-7474 (Print) 2623-2510 (Online)
http://ojs.uhnsugriwa.ac.id

PANGRAJA

JURNAL AGAMA HINDU

MAKNA UCAP — UCAP TOPENG SIDHAKARYA DALAM UPACARA
PIODALAN AGUNG DI PURA DALEM AGUNG PADANGTEGAL

| Putu Wahendra
Universitas Hindu Negeri | Gusti Bagus Sugriwa Denpasar
wahendra246@gmail.com

ABSTRACT

One form or manifestation of the art of the saint is the Sidhakarya Mask
Dance. This dance is performed in every large-scale yadnya ceremony. This dance
iIs a representation of Brahmana Keling in the story of the Babad Dalem
Waturenggong. One of the areas in Bali that performs this dance is the Padangtegal
Traditional Village. In the Padangtegal Traditional Village, in every
implementation of the Piodalan Agung ceremony at the Pura Dalem Agung
Padangtegal, a sacred mask or Sidhakarya tapakan is danced. In its performance,
the dance contains sayings or sentences in the Kawi language spoken by the dancer.
The problems that can be formulated in this study are: (1) what is the meaning of
the sidhakarya mask sayings?, (2) what concepts are contained in the sidhakarya
mask sayings and (3) how is the existence of the sidhakarya mask sayings in terms
of situation, time and environment?, In this paper, the theory of meaning is used to
dissect the formulation of the problem in this study. The methods used in this study
are observation, interviews and literature studies. The data was then analyzed using
data reduction, data presentation and conclusion drawing methods. The results
obtained from this paper are that the sayings of the Sidhakarya mask in Pura Dalem
Agung Padangtegal are an introduction to the offerings of the Piodalan Agung
ceremony and complement all its shortcomings. The sayings of the sidakarya also
contain concepts of Hindu philosophy. The concepts contained in it are the concepts
of Nirguna and Saguna Brahman, the concept of Siwa Sidhanta and the concept of
Tantra, and the existence of the sayings of the sidhakarya mask is supported by the
aspects of desa kala and patra as determinants of the sacred or profane of an art
form.

Keywords: Ucap — Ucap; Topeng Sidhakarya; Meaning; Concept

ABSTRAK

Salah satu bentuk atau wujud kesenian wali adalah Tari Topeng Sidhakarya.
Tari ini dipentaskan di setiap pelaksanaan upacara yadnya berskala besar. Tari ini
merupakan representasi dari Brahmana Keling dalam cerita babad Dalem
Waturenggong. Salah satu wilayah di Bali yang mementaskan tarian ini adalah
Desa Adat Padangtegal. Di Desa Adat Padangtegal, dalam setiap pelaksanaan
upacara Piodalan Agung di Pura Dalem Agung Padangtegal ditarikan sebuah
topeng sakral atau tapakan Sidhakarya. Dalam pementasannya tarian tersebut berisi
ucap - ucap atau kalimat - kalimat berbahasa kawi yang diucapkan oleh penari.
Masalah yang dapat dirumuskan dalam penelitian ini yaitu : (1) bagaimana maksud

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 58


mailto:wahendra246@gmail.com

dari ucap - ucap topeng sidhakarya?, (2) konsep apa yang terkandung dalam ucap
- ucap topeng sidhakarya dan (3) bagaimana keberadaan ucap - ucap topeng
sidhakarya dari segi situasi, waktu serta lingkungan?, Dalam tulisan ini digunakan
teori makna untuk membedah rumusan masalah dalam penelitian ini. Adapun
metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah observasi, wawancara serta
studi kepustakaan. Data kemudian dianalisis dengan metode reduksi data, penyajian
data dan penarikan kesimpulan. Hasil yang diperoleh dari karya tulis ini adalah
bahwa ucap - ucap topeng Sidhakarya di Pura Dalem Agung Padangtegal
merupakan pengantar persembahan upacara Piodalan Agung serta melengkapi
segala kekurangannya. Ucap - ucap sidakarya juga mengandung konsep konsep
kefilsafatan Hindu. Konsep yang terdapat di dalamnya adalah konsep Nirguna dan
Saguna Brahman, Konsep Siwa Sidhanta dan konsep Tantra, seerta eksistensi ucap
- ucap topeng sidhakarya didukung oleh aspek desa kala dan patra sebagai penentu
sakral atau profannya suatu bentuk kesenian.

Kata Kunci: Ucap — Ucap; Topeng Sidhakarya; Makna; Konsep.

I. PENDAHULUAN

Seni dalam kebudayaan Agama Hindu sangat lekat dengan ritus pemujaan
masyarakat dalam kehidupan sehari - hari. Sebab, dalam paham Hindu, diuraikan
tiga konsep pokok seni itu sendiri yang terdiri dari satya (kebenaran), sivam
(kesucian) dan sundharam (keindahan). Seni dalam tradisi Hindu tidak hanya
sebagai suatu keindahan yang menghasilkan hiburan bagi para pengamatnya,
melainkan lebih dari pada itu seni merupakan suatu wujud ketulusan hati bagi para
pencipta maupun pelakunya. Yudha Triguna (2007) mengatakan bahwa seni
merupakan istilah yang berasal dari bahasa Sansekerta yaitu ”’sani” yang memiliki
arti persembahan, pencarian, pelayanan ataupun pemujaan. Kesenian Bali sejatinya
merupakan salah satu sarana pemujaan sebagai rasa syukur masyarakat atas
anugrah yang telah dilimpahlan oleh lIda Sang Hyang Widhi Wasa/Tuhan Yang
Maha Esa. Hal itulah yang menyebabkan para tetua membuat tatanan kesenian Bali
agar dapat dipentaskan sesuai tempat, situasi dan konteks keadaan. Salah satu
kesenian Bali yang menjadi daya tarik adalah seni tari. Menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia, tari merupakan serangkaian gerakan tubuh manusia (umumnya
kaki dan tangan) yang memiliki irama dan diiringi pengiring berupa musik. R.M
Soedarsono dalam Ekspresi Seni (2011) mengatakan bahwa tari merupakan suatu
ekspresi dari jiwa manuisa, yang dipresentasikan dengan gerak yang estetik serta
mengandung ritme tertentu.

Salah satu tari Bali yang sangat erat kaitannya dengan upacara Yajfia adalah
Tari Topeng. Ketika berbicara tari wali, tentu hal tersebut merupakan ranah dari
Topeng Sidhakarya. Dalam pementasan Wali Sidhakarya, tentunya tarian dan ucap
- ucap merupakan kunci penting dalam keberadaannya sebagai pangingkup atau
pelengkap dari suatu pelaksanaan Yajfia di Bali. Di berbagai wilayah di Bali, secara
umum Tari Topeng Sidhakarya memiliki struktur pementasan yang berbeda beda.
Secara umum Tari Topeng Sidhakarya selalu diiringi dengan topeng - topeng
panglembar dan topeng pangrawos. Ketika dalam suatu Piodalan telah sampai pada
prosesi ngayab, barulah Topeng Sidhakarya ditarikan. Pada umumnya Topeng
Sidhakarya dipentaskan di halaman tengah pura atau disebut jaba tengah maupun
di halaman luah pura atau jaba sisi. Kemudian, penari akan menuju halaman utama
pura atau jeroan untuk menghaturkan sesajen berupa Tebasan Sidhakarya, menabur

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 59



bija kuning dengan uang kepeng dan memohon tirta yang kemudian dipercikkan ke
semua pelinggih. Berbeda dengan di Desa Adat Padangtegal, Topeng Sidhakarya
hanya menari di jaba tengah saja dan tidak ke jeroan pura. Tentu hal ini merupakan
suatu keunikan yang membuat penulis tertarik untuk meneliti fenomena Topeng
Sidhakarya di Desa adat Padangtegal. Terlebih lagi peneliti tertarik melakukan
penelitian di Pura Dalem Agung Padangtegal oleh karena beberapa sebab. Yang
pertama, Pura Dalem secara fungsional di Bali, berdasarkan Lontar Aji
Swamandala merupakan pusat dari Parhyangan Desa adat yang merupakan
penjabaran dari konsep Siva Sidhanta. Pura Dalem sebagai pusat Parhyangan desa
yang kemudian penjabarannya menjadi Desa dan Puseh yang merupakan konsep
dari Eka Twa Aneka Twa Swa Laksana Bhatara.

Il. METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan lokasi penelitian adalah
Pura Dalem Agung Padangtegal, Desa Adat Padangtegal, kecamatan Ubud,
Kabupaten Gianyar, Provinsi Bali. Adapun sumber data dalam penelitian ini
terdapat dua jenis yaitu data primer dan data sekunder. Instrument penelian ini
merupakan peneliti itu sendiri dan juga menggunakan beberapa instrumen
pendukung seperti kamera, perekam suara dan telepon gengggam. Informan
ditentukan berdasarkan latar belakang pendidikan serta pengalaman masing -
masing. Pengumpulan data penelitian ini menggunakan metode observasi,
wawancara dan studi kepustakaan. Data dianalisis dengan cara mereduksi data,
penyajian data dan penarikan kesimpulan.

I11. PEMBAHASAN
3.1 Gambaran Umum

Gambaran umum memberi gambaran tentang bagaimana keadaan Pura
Dalem Agung Padangtegal sebagai lokasi yang dipilih dalam penelitian ini. Adapun
dalam gambaran umum ini diuraikan mengenai sejarah lahirnya nama Desa
Padangtegal, sejarah berdirinya Pura Dalem Agung Padangtegal, struktur Pura
Dalem Agung Padangtegal, upacara piodalan, serta keberadaan tapakan Topeng
Sidhakarya.
3.1.1 Sejarah Nama Desa dan Pura Dalem Agung Padangtegal

Desa Padangtegal berikut Pura Dalem Agungnya memiliki sejarang yang
saling melengkapi satu sama lainnya. Dimulai dari perjalanan Rsi Markandya pada
abad ke VIII Masehi yang tertuang dalam Markandya Purana. Ketika Rsi
Markandya melakukan yoga samadhi di wilayah sungai Tjampuhan Ubud, beliau
melihat cahaya terang di bagian selatan. Ketika dihampiri cahaya tersebut
bersumber dari sebuah lingga yoni di sebuah hutan yang kemudian beliau beri nama
Alas Unggaran yang berarti hutan pemujaan. Kemudian wilayah sekitarnya beliau
beri nama Padangtegal yang mana berarti wilayah yang bersinar terang benderang.
Keberadaan Alas Unggaran juga tertuang dalam Prasasti Pejeng berangka tahun
1101 Saka atau abad ke XI Masehi pada pemerintahan Raja Sri Aji Jaya Kasunu.
Beliau merupakan raja yang gemar berburu, sehingga beliau melestarikan semua
hutan - hutan di wilayah kekuasaan beliau, termasuk Alas Unggaran yang dianggap
sebagai hutan yang disucikan. Keberadaan lingga yoni di Pura Dalem Agung
Padangtegal merupakan komponen kunci sebagai tonggak awal berdirinya
peradaban Padangtegal yang diperkuat dengan hasil penelitian tim Purbakala

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 60



Provinsi Bali pada tahun 2005 yang membuktikan memang benar keberadaan
lingga yoni tersebut pada abad ke VIII Masehi.

Literatur berikutnya yang menjadi rujukan sejarah peradaban Padangtegal
adalah Babad Dalem Sukawati. Kerajaan sukawati bermula dari kalahnya Ki Balian
Batur oleh Dwagung Anom yang kemudian diberi hadiah wilayag sukawati sampai
taro, dan beliau bergelar Dalem Sukawati |. Salah satu keturunannya yaitu
Dwagung Karang yang ditempatkan di Mambal, kabur menghindari rencana
pembunuhan oleh Raja Mambal. Beliau lari ke alas Unggaran memohon senjata
Bintang Kukus untuk menghadang pasukan Mambal. Kemudian beliau bertahta di
Padangtegal. Mulailah golongan Pasek Padangsubadra dan Pasek Tohjiwa
menduduki padangtegal. Kemudian didirikan Pura Desa Dan Puseh Padangtegal.
guna melengkapi keberadaan Kahyangan Tiga, maka Alas Unggaran dibangunkan
Pura Dalem Ungggaran yang kemudian menjadi Pura Dalem Agung Padangtegal.
3.1.2 Struktur Pura Dalem Agung Padangtegal

Seperti striktur pura di Bali pada umumnya, Pura Dalem Agung Padangtegal
terbagi atas tiga mandala atau Tri Mandala. Adapun ketiga mandala tersebut adalah
Utama mandala, Madya mandala dan Nista mandala. Masing - masing mandala
terdiri dari beberapa bangunan suci atau pelinggih.

3.1.3 Upacara Piodalan Agung di Pura Dalem Agung Padangtegal

Upacara Dewa Yadnya yang digelar di Pura Dalem Agung Padangtegal
dilaksanakan menurut penanggalan sistem kalender Bali. Upacara Piodalan Agung
dilaksanakan satu tahun sekali yang jatuh pada tilem sebelum tumpek wayang.
Dalam satu tahun akan dilaksanakan dua upacara piodalan, enam bulan pertama
adalah piodalan agung dan enam bulan berikutnya adalah piodalan alit. Pembeda
tingkatan odalan tersebut adalah pada banten ayaban, yang mana piodalan agung
menggunakan bebangkit sedangkan piodalan alit hanya ayaban pulagembal saja.
3.1.4 Keberadaan Tapakan Topeng Sidhakarya di Pura Dalem Agung

Padangtegal

Desa Adat Padangtegal sebagai wilayah dengan potensi masyarakatnya
sebagai seniman seni rupa, dapat kita lihat melalui keberadaan tapakan sasuwunan
yang dijadikan sungsungan di Pura Kahyangan Tiga setempat. Adapun rupa dari
tapakan tersebut adalah barong macan, barong bangkal, rangda dan topeng
sidhakarya. Dalam penelitian ini, peneliti menyoroti keberadaan topeng sidhakarya
di Pura Dalem Agung Padangtegal sebagai salah satu objek penelitian. Menurut |
Ketut Budiana dalam wawancara 15 April 2023 mengatakan, tapakan berupa
Topeng Sidhakarya tersebut dibuat tahun 1999. Adapun pembuatnya adalah Alm.
Ida Pedanda Gede Manuaba asal Griya Peling Padangtegal bedelodan dan | Ketut
Budiana sendiri. Menurutnya topeng tersebut dibuat dari kayu pohon kamboja
Bali/Jepun Bali yang tumbuh di area jaba tengah Pura Dalem Agung Padangtegal.

3.2 Maksud Ucap - Ucap Topeng Sidhakarya

Dalam struktur pementasan topeng sidhakarya di Pura Dalem Agung
Padangtegal terbagi menjadi tiga pembabakan yaitu papeson, pengawak dan
pamuput. Bagian papeson diucapkan di utama mandala. Pada bagian ini penari
memohon anugrah dan permisi kepada energi kosmis yang dipercayai berstana
dalam topeng tapakan sidhakarya. Hal ini bertujuan agar si penari terhindar dari
kutukan dan bahaya yang bersifat transeden yang dapat membahayakan
keselamatan penari. Babak selanjutnya penari akan mulai keluar dari pamedal
agung dan menuju madya mandala. Pada bagian ini disebut pengawak yang mana

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 61



ucap - ucap pada bagian ini berisi tentang kekaguman Dalem Sidhakarya melihat
keadaan yadnya di Pura Dalem Agung Padangtegal yang telah sesuai dengan
konsep Kketattwaning yadnya dan panca gita. Kemudian dalem sidhakarya
mengundang hyang hyang yang dipercaya berstana di Pura Dalem Agung
Padangtegal sebagai Betari Dalem agar hadir menyaksikan dan memberkati yadnya
yang dihaturkan. Selain itu dalem sidhakarya juga mengakses energi kosmis
bergelar panca dewata, panca brahma dan panca aksara. Energi tersebut
diakumuluasi agat memberi fibrasi positif dan mendatangkan kesejahteraan pada
warga masyarakat padangtegal. Dan yang terakhir adalah bagian pamuput. Pada
bagian ini, topeng sidhakarya akan menetralisir kekuatan negatif alam semesta
dengan wujud bhuta agar tidak mengganggu jalannya upacara Piodalan Agung.
Setelah semua ternetralisir, dalem sidhakarya akan memohon anugrah dewata agar
masyarakat padangtegal terberkati sambil menaburkan sekarura. Setelah selesai
semua prosesi, penari akan kembali ke utama mandala, dan tapakan sidhakarya
akan kembali distanakan di Bale Gede.

3.3 Konsep dalam Ucap - Ucap Topeng Sidhakarya

Ucap - ucap Topeng Sidhakarya pada setiap pelaksanaan upacara Piodalan
Agung di Pura Dalem Agung Padangtegal memuat sejumlah gagasan - gagasan
maupun ide - ide yang berkaitan yang bersifat abstrak mengenai niali - nilai filosofis
yang kemudian melalui sub bab ini akan digolongkan ke dalam beberapa kelompok
yang kemudian terkumpul menjadi konsep - konsep Filsafat Hindu. Berikut akan
diuraikan beberapa konsep - konsep kefilsafatan yang terkandung dalam setiap
ucap - ucap Topeng Sidhakarya pada saat pelaksaan upacara Piodalan Agung di
Pura Dalem Agung Padangtegal :
3.3.1 Konsep Nirguna dan Saguna Brahman

Tuboeh dan Sukmantara (2020) Hindu memiliki filsafat ketuhanannya
tersendiri dalam mencari esensi dan hakekat mengenai Tuhan atau dalam istilah
Hindu dikenal dengan Brahman. Upanisad merupakan salah satu pustaka suci
Hindu yang menjabarkan mengenai filsafat ketuhanan dalam Hindu. Dalam
Upanisad, Brahman didefinisikan atas dua entitas yaitu Nirguna Brahman dan
Saguna Brahman. Dalam teks Upanisad Brahman dalam keadaan absolut, tak
terpikiran tak berbentuk dan tak mempunyai ciri tertentu didefinisikan sebagai
Nirguna Brahman. Dalam ucap - ucap Topeng Sidhakarya di Pura Dalem Agung
Padangtegal juga memuat konsep konsep filsafat ketuhanan dalam aspek Nirguna
Brahman. Adapun beberapa konsep tentang Nirguna Brahman itu termuat dalam
beberapa ucap - ucap sebagai berikut :

Sang Hyang Suniantara yang berarti Hyang mulia yang telah tak berwujud

Ucap - ucap di atas jelas memuat istilah yang merupakan deskripsi Tuhan
dalam wujudnya sebagai Nirguna Brahman. Ketika penari akan memulai tugasnya
menarikan tapakan Topeng Sidhakarya, maka terlebih dahulu mengakses eksistensi
Tuhan yang masih bersifat murni dan absolut.

Konsep kedua dari filsafat ketuhanan dalam Upanisad adalah Saguna
Brahman. Konsep ini merupakan eksistensi Brahman ketika sudah berpikir,
beraktifitas dan mewujud menjadi wujud yang dapat diakses oleh jangkauan pikiran
manusia. Termuat beberapa aspek - aspek Saguna Brahman yang dimuat dalam
bentuk Panca Dewata, Panca Brahma serta Panca Aksara. Adapun beberapa
konsep Saguna Brahman tersebut adalah sebagai berikut.

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 62



Yang pertama adalah konsep Panca Dewata. Panca Dewata berasal dari dua
kata yaitu panca yang berarti lima dan dewata berarti Dewa. Panca Dewata
merupakan eksistensi Saguna Brahman dalam bentuk lima Dewa pokok penguasa
kelima arah mata angin. Adapun kelima arah mata angin yang dimaksud adalah
arah mata angin pokok seperti timur, selatan, barat, utara dan tengah. Arah timur
dikuasai oleh Dewa Iswara, selatan dikuasai Dewa Brahma, Barat dikuasai Dewa
Mahadewa, utara dikuasai Dewa Wisnu dan tengah dikuasai Dewa Siwa. Kelima
Dewa ini dipercaya menjaga alam semesta dari wilayah kekuasaannya masing -
masing. Keliam dewa ini bertempat di arah mata angin masing masing dan
semuanya menghadap ke Tengah memuja kepada Dewa Siwa sebagai guru dari
Para Dewa.

Konsep Nirguna Brahman yang kedua adalah konsep Panca Brahma. Konsep
ini hampir mirip dengan Panca Dewata. Oktaviani dkk (2020) hal mendasar yang
menbedakan antara Panca Dewata dengan Panca Brahma adalah Panca Dewata
merupakan lima penjelmaan Siwa yang menguasai kelima penjuru mata angin yang
meberikan batasan pasti terhadap ruang lingkup dari masing masing arah tersebut.
Sedangkan Panca Brahma merupakan perwujudan siwa dengan lima wajah namun
satu badan. Ketika Siwa bersama Sakti dengan wujud padmasana yaitu teratai
berkelopak delapan menghadap ke masing - masing arah, maka dari sini lahirnya
lima penjuru arah mata angin. Lima perwujudan wajah Siwa sebagai Panca Brahma
ini bergelar Sadyajata yang menghadap ke timur, Bamadewa yang menghadap ke
selatan, Tatpurusha yang menghadap ke barat, Aghora menghadap ke utara dan
Isana yang perposisi ditengah menghadap ke timur.

Konsep selanjutnya adalah Panca Aksara. Adapun panca aksara ini
merupakan bunyi yang disimbolkan dengan aksara yang dikeluarkan oleh aspek
Panca Brahma dari proses penciptaan alam semesta. Panca Aksara menempati lima
penjuru mata angin sesuai dengan konsep pangider bhuwana sama seperti Panca
Dewata dan Panca Brahma. Kelima aksara tersebut merupakan aksara dari Sang
Hyang Panca Brahma diantaranya : Sadyajata beraksara sang, Bamadewa
beraksara bang, Tatpurusha beraksara Tang, Aghora beraksara ang, dan Isana
beraksara ing.

3.3.2 Konsep Siwa Sidhanta

Siwa sidhanta memiliki arti kesimpulan dari paham siwaisme. Rsi Agastya
pada mulanya merasa kesulitan menyampaikan paham siwaisme kepada para
muridnya sebab paham ini sangatlah luas, oleh sebab itu beliau menyampaikan inti
ajaran ini dalam bentuk kesimpulan sehingga disebut Siwa Sidhnata. Pokok ajaran
dari Siwa Sidhanta yaitu menyatakan bahwa Siwa merupakan realitas tertinggi. Roh
maupun jiwa pribadi merupakan suatu intisari yang sama dengan siwa hanya saja
tidak identik. Konsep Siwa Sidhanta memandang entitas Siwa sebagai kesadaran
tertinggi dan selalu berhubungan dengan komponen material yang dalam konsep
ini disebut Sakti atau Prakerthi. Ketika purusha dan prakerthi bertemu untuk
menciptakan alam semesta, maka tercipta beberapa unsur - unsur pembentuk alam
semesta diantaranya : budhi, manah, ahamkara, Panca Budhindrya (caksuindrya,
srotendrya, ghranendrya, jihwendrya dan twakindrya), Panca Karmendrya
(panindrya, padendrya, gabhendrya, uspathendrya/bhagendrya, paywindrya),
Panca Tan Matra (sabda, sparsa, rupa, rasa dan ghanda) dan Panca Maha Bhuta
(pertiwi, apah, teja, bayu dan akasa).

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 63



3.3.3 Konsep Tantra

Wijnana Bhairawa mengatakan bahwa tantra berasal dari kata “’tanote” dan
“trayate” yang berarti menghubungkan, menyeberangkan, membebaskan. Tantra
dalam hal ini didefinisikan sebagai suatu ajaran yang menyeberangkan atau
mentransedenisasi pengalaman fisik (materi) menjadi pengalaman spiritual. Tantra
mengajarkan tentang permainan perputaran energi yang distimulus melalui tiga
sarana utama yaitu mantra, yantra dan mudra. Ketika hendak menaburkan sekarura
tersebut didahului dengan mantra yang dihaturkan kepada Tuhan dalam
manifestasinya sebagai aspek Panca Dewata atau Panca Brahma yang mana hal ini
merupakan aspek mantra dari bagian sadhana tantra.

Setelah membangkitkan energi kosmis secara transenden atau niskala,
dilanjutkan dengan penaburan sekarura sebagai stimulus energi kosmis secara
imanen atau sekala yang mana sekaruna ini merupakan aspek sadhana yantra dari
tantra. Kemudian setelah menaburkan sekarura, gerak tangan penari akan
membentuk wara mudra. Bentuk tarian tangan ini ialah tangan kiri menekuk ke
dalam sambil memegang wadah dari sekarura, dan tangan kanan menekuk ke depan
dengan telapak tangan menghadap ke depan dan ditutupi kain kerudung atau
kekereb. Wara mudra ini merupakan simbol dari pemberkatan atau pemberian
anugerah kepada semesta.

34 Ucap - Ucap Topeng Sidhakarya dari Segi Situasi, Waktu serta

Lingkungan

Dalam pagelaran seni di Bali, sakral atau tidaknya suatu kesenian di Bali
ditentukan oleh tiga aspek yaitu desa, kala dan patra. Dari aspek desa, ucap - ucap
topeng sidhakarya diselenggarakan di pura yang mana area tersebut merupakan
kawasan yang disucikan. Dari aspek situasi atau patra, pelaksanaan ucap - ucap
topeng sidhakarya dilaksanakan pada saat puncak upacara piodalan agung yang
mana situasi pada saat tersebut seluruh masyarakat memusatkan pikiran sebelum
memulai persembahyangan, sehingga sangat terasa aura kesakralannya. Dan yang
terakhir adalah kala atau waktu. Pelaksanaan ucap - ucap topeng sidhakarya tidak
boleh dilaksanakan pada hari sembarangan, namun memilih hari baik menurut
kalender Bali yang disebut padewasan. Sehingga sangat disakralkan dari segi waktu

IV. SIMPULAN

Ucap - ucap Topeng Sidhakarya dalam upacara piodalan agung di Pura
Dalem Agung Padangtegal memiliki maksud sebagai penghantar segala sarana
upacara dalam bentuk sesajen untuk dihaturkan kepada Tuhan yang bermanifestasi
sebagai Ida Betari Dalem. Ucap - ucap topeng sidhakarya berisi permakluman serta
mantra-mantra yang dihaturkan kehadapan Ida Betari Dalem atas segala
kekurangan dalam piodlan agung baik itu sesajen, mantra Pendeta, maupun tingkah
laku masyarakat agar terhindar dari kutukan dan berkenan Ida Betari
menganugerahkan kesejahteraan kepada masyarakat. Selain itu, ucap - ucap
tersebut juga memohon agar segala bentuk kekuatan negatif alam semesta seperti
bhuta kala agar dihalau oleh para Dewa agar tidak pengganggu pelaksanaan
upacara. Dalam ucap - ucap Topeng Sidhakarya di Pura Dalem Agung Padangtegal
mengandung beberapa konsep - konsep Filsafat Hidu diantaranya konsep Nirguna
Brahman dan Saguna Brahman, konsep Siwa Sidhanta dan konsep Tantra yang
memperhatikan pula situasi, waktu serta lingkungan merupakan aspek penting bagi

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 64



keberlangsungan ucap - ucap Topeng Sidhakarya sebagai suatu bentuk seni sakral
dalam keberadaannya sebagai pelengkap pelaksanaan upacara yadnya.

DAFTAR PUSTAKA

Arini, 1. A. D., & Paramita, I. B. G. (2021). Eksistensi Ajaran Tantrayana dalam
Kehidupan Beragama Hindu di Bali. Jnanasiddhanta: Jurnal Teologi
Hindu, 2(2), 8-16.

Artiningsih, N. W. J. (2020). Estetika Hindu Pada Pementasan Topeng Sidakarya
Dalam Upacara Dewa Yadnya. Genta Hredaya: Media Informasi lImiah
Jurusan Brahma Widya STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 3(2).Dewa
Yadnya. Genta Hredaya: Media Informasi Iimiah Jurusan Brahma Widya
STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 3(2).

Darmawan, I. P. A., & Krishna, I. B. W. (2020). Konsep Ketuhanan Dalam Suara
Gamelan Menurut Lontar Aji Ghurnnita. Genta Hredaya: Media Informasi
IImiah Jurusan Brahma Widya STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 3(1).

Dewi, L. K., Oktaviani, N. P. S., & Arsadi, P. E. (2020). Ketuhanan Dalam Siwa
Siddhanta. Vidya Darsan: Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu, 2(1), 72-82.

Djamaluddin, A. (2014). Filsafat Pendidikan. Istigra: Jurnal Pendidikan dan
Pemikiran Islam, 1(2).

Eka, | Wayan, (2023). The Religiusity of Wali Topeng Sidhakarya in The Religious
Life of Hindus in Bali. Jayapangus Press : International Journal of
Multidesciplinary Sciences.1(1), 16 - 29.

Enida, D. (2011). Interdependensi Seni Tari Dan Musik Iringannya. Ekspresi Seni:
Jurnal llmu Pengetahuan dan Karya Seni, 13(2).

Fadhilah, I. A., & Maunah, B. (2021). Manusia sebagai Makhluk yang Perlu dan
Dapat Dididik. Cendekia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 15(2), 254-
268.

Gunawan, [ Ketut Pasek. (2012). Siva Siddhanta; Tattwa dan Filsafat.
Surabaya:Paramita.

https://library.uir.ac.id/skripsi/pdf/126711244/bab2.pdf

| Made Yudabakti & | Wayan Watra. (2007). Filsafat Seni Sakral Dalam
Kebudyaan Bali. Surabaya: Paramita. Cet. 2015

Inrevolzon, 1. (2013). Kebudayaan dan Peradaban. Tamaddun: Jurnal Kebudayaan
dan Sastra Islam, 13(2).

Kiswara, T. K. (2018, July). Pementasan Topeng sidakarya Pada Upacara Dewa
Yadnya Di Pura Desa, Desa Tinggarsari Kecamatan Busungbiu Kabupaten
Buleleng. In Proseding Seminar Nasional Agama, Adat, Seni dan Sejarah di
Zaman Milenieal. Denpasar (Vol. 5, pp. 57-60).

Mahdayeni, M., Alhaddad, M. R., & Saleh, A. S. (2019). Manusia dan Kebudayaan
(Manusia dan Sejarah Kebudayaan, Manusia dalam Keanekaragaman Budaya
dan Peradaban, Manusia dan Sumber Penghidupan). Tadbir: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 7(2), 154-165.

Putra, A. M. (2016). Topeng tradisional sebagai tema dalam penciptaan karya seni
rupa.

Putra, I.G.A.G., & Sadia, | Wayan. (2009).Wrhaspati Tattwa dan Terjemahan.
Surabaya : Paramita.

Rahardjo, M. (2011). Metode pengumpulan data penelitian kualitatif.

Raka, A. A. G. Konsep “Desa, Kala, Patra”(Figur: Senin, 7 Oktober 2019).

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 65


https://library.uir.ac.id/skripsi/pdf/126711244/bab2.pdf

Rosana, E. (2017). Dinamisasi kebudayaan dalam realitas sosial. Al-Adyan: Jurnal
Studi Lintas Agama, 12(1), 16-30.

Sabatari, W. (2006). Seni: antara bentuk dan isi. Imaji, 4(2).

Soendari, T. (2012). Metode penelitian deskriptif. Bandung, UPI. Stuss, Magdalena
& Herdan, Agnieszka, 17.

Somawati, A. V. (2020). FILSAFAT KETUHANAN MENURUT PLATO
DALAM PERSPEKTIF HINDU. Genta Hredaya: Media Informasi IImiah
Jurusan Brahma Widya STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 4(1), 31-40.

Suardana, 1. W. (2006). Struktur Rupa Topeng Bali Klasik. Imaji, 4(1).

Suarjata, 1.B.(2020).Wali Sidhakarya.Yogyakarta.Pustaka Pranala.

Sugiyono.(2019).Metode  Penelitian  Kuantitatif, Kualitatif dan R &
D.Bandung.Alfabeta

Sumadi, S. (2005). DEFINISI SENI ACHDIAT K. MIHARDJA DAN
APLIKASINYA PADA SENI KRIYA. Ornamen, 2(1).

Sunaryo, T. (2019). Indonesia sebagai negara kepulauan. Jurnal Kajian Stratejik
Ketahanan Nasional, 2(2), 97-105.

Suryada, I. G. A. B., & Bagus, G. A. (2012). Konsepsi Tri Mandala Dan Sanga
Mandala Dalam Tatanan Arsitektur Tradisional Bali. Jurnal SUlapa, 4(1),
23-32.

Syukur, M. (2018). Dasar-Dasar Teori Sosiologi.

Tuboeh, G. A. K. D. P., & Sukmantara, N. (2020). Filsafat Ketuhanan Dalam Kena
Upanisad. Vidya Darsan: Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu, 2(1), 63-71.

Utama, I. W. B. (2019). Lokalisasi tantra di Bali. PT. Japa Widya Duta dengan
Pascasarjana UNHI.

Wasudewa Bhattacarya & Edi Dwi Riyanto. (2022) Tri Mandala : Kearifan Lokan
Bali dalam Pmbagian Zonasi dan Ruang dalam Pembangunan Pura di
Kabupaten Sidoarjo. Sphatika : Jurnal Teologi, Institut Hindu Dharma
Negeri Denpasar, 13 (1), 108-119.

Widayanti, 1.G.S.T.A.2018.Makna Filosofis Lontar Calonarang.Denpasar.IHDN

Windya, I. M. (2019). Konsep Teologi Hindu Dalam Tattwajnana. Jnanasiddhanta:
Jurnal Teologi Hindu, 1(1).

Wirawan, K. I. (2016). Keberadaan Barong & Rangda Dalam Dinamika Religius
Masyarakat Hindu Bali. http://www. penerbitparamita. com.

Wirawan, K. I. (2021). Teo-Estetika-Filosofis Topeng Sidakarya Dalam Praktik
Keberagamaan Hindu Di Bali. Mudra Jurnal Seni Budaya, 36(2), 230-236.

Yaya Ruyatnasih, S. E., & Megawati, L. (2018). Pengantar Manajemen: Teori,
Fungsi dan Kasus. Absolute Media.

PANGKAJA: Jurnal Agama Hindu Vol. 28 No. 1, Maret 2025 66



