€&

JURNALYOGA DAN KESEHATAN ¥ &, ¢ Vol. 3 No. 1 Maret 2020

JURUSAN YOGA KESEHATAN 4 @5 g ISSN : 2621-0185 (Cetak)
FAKULTAS BRAHMA WIDYA A&

IHDN DENPASAR Do http://ejournal.ihdn.ac.id/index.php/jyk

Praktik Yoga Sebagai Sosial Religius Membentuk Perilaku Susila
Made G. Juniartha
Institut Hindu Dharma Negeri Denpasar
email : madejuni87@gmail.com

Diterima tanggal 9 November 2019, diseleksi tanggal 10 Desember 2019, dan disetujui tanggal 28 Desember 2019

ABSTRACT

Human life getting caught up in things that are worldly. Humans tend to very easily tied to
wealth, power, and ambition is so great without control. So sometimes there are gaps and
deficiencies perceived in him. Only wealth, power and ambition deemed able to meet the
emotional, physical and human egositas, while the most important thing that should be prioritized
rarely get attention, it is the soul and spiritual needs of people. Man must remember him as a
religious element in the control function as individuals and social beings of any action taken.The
practice of yoga which include aspects of moral, physical, mental and spiritual levels influence
human behavior. Especially in the era of globalization, in addition to contributing to the positive
as well negative impact if the absence of self-control. Yoga as a Hindu religion became a social
phenomenon as a social category as the control of the religious self. Yoga is a religious practice
that is understood as an experience in a state or in a state transcends aware of unconscious self,
into the presence of God. By being able to balance the body and mind through yoga practices,
yoga practitioners practicing slowly with continuity Tri Kaya Parisudha teaching concept (think,
say and do what is good and pure). So Increase faith and self introspection for yoga practitioners.
Keyword: Practice of Yoga, Religious and Globalization.

ABSTRAK:

Kehidupan manusia semakin terjebak dalam hal-hal yang bersifat duniawi. Manusia
cendrung sangat mudah diikat oleh harta, kekuasaan, dan ambisi yang begitu besar tanpa kendali.
Sehingga kadang ada kekosongan dan kekurangan yang dirasa dalam dirinya. Hanya harta,
kekuasaan dan ambisi dipandang mampu memenuhi emosi, egositas dan jasmani manusia,
sementara hal terpenting yang harusnya diutamakan jarang mendapatkan perhatian, hal itu adalah
jiwa dan kebutuhan rohani manusia. Manusia mesti mengingat unsur religius dalam dirinya
sebagai fungsi kontrol sebagai makhluk individu dan sosial dari setiap tindakan yang dilakukan.
Praktik yoga yang meliputi aspek moral, fisik, mental dan spiritual sangat mempengaruhi tingkat
perilaku manusia. Apalagi di era globalisasi, selain berkontribusi hal yang positif juga
memberikan dampak negatif jika tanpa adanya pengendalian diri. Yoga sebagai ajaran agama
Hindu menjadi fenomena sosial sebagai suatu kategori sosial religius sebagai kendali dalam diri.
Yoga dipahami sebagai praktik religius yang merupakan pengalaman dalam keadaan transcend
atau dalam kondisi menyadari akan ketidak sadaran diri, menuju keberadaan Tuhan. Dengan
mampu menyeimbangkan secara jasmani dan rohani melalui praktik-praktik yoga, para praktisi
yoga perlahan dengan kontinuitas mengamalkan konsep ajaran Tri Kaya Parisudha (berpikir,
berkata dan berbuat yang baik dan suci). Maka mampu meningkatkan keimanan serta introspeksi
diri.

Kata kunci : Praktik Yoga, Religius dan Globalisasi

84 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



http://ejournal.ihdn.ac.id/

I. PENDAHULUAN

Di era globalisasi sekarang ini, berbagai fenomena terjadi dalam kehidupan manusia.
Mulai hal-hal yang sifatnya menjerumuskan seperti penyalahgunaan obat-obatan psikotropika
(narkoba dan lain-lain), minum-minuman keras (mabuk-mabukan), tawuran, tindakan kekerasan,
seks bebas, perkosaan, pengianayaan hingga pembunuhan dan lain sebagainya yang sering kali
kita dengar dan saksikan ditevisi. Kehidupan manusia semakin terjebak dalam hal-hal yang
bersifat duniawi. Manusia cendrung sangat mudah diikat oleh harta, kekuasaan, dan ambisi yang
begitu besar tanpan kendali. Sehingga kadang ada kekosongan dan kekurangan yang dirasa
dalam dirinya. Hanya harta, kekuasaan dan ambisi dipandang mampu memenuhi emosi, egositas
dan jasmani manusia, sementara hal terpenting yang harusnya diutamakan jarang mendapatkan
perhatian, hal itu adalah jiwa dan kebutuhan rohani manusia. Manusia mesti mengingat unsur
religius dalam dirinya sebagai fungsi kontrol sebagai makhluk individu dan sosial dari setiap
tindakan yang dilakukan.

Praktik yoga yang saat ini sudah berkembang di dunia barat dan dirasakan manfaatnya
mulai dilirik dan dicari oleh sebagian besar orang. Tidak ada batasan dalam mepelajari serta
mengimplementasikan yoga, baik itu suku, adat istiadat, ras maupun agama yang berbeda. Yoga
dicari banyak orang karena untuk memenuhi kekosongan dalam dirinya, disamping yoga
dijadikan sebuah alat penyembuhan dalam terapi kesehatan. Menurut Sigmund freud yang ahli
dalam psikoanalisis menyatakan, seorang ahli terapi yang terampil dapat membawa pikiran
tertekan ke kesadaran, dan melalui proses, membawa tingkah laku ke tingkat kesadaran yang
dapat dikontrol (Pals, 2001: 100).

Yoga sebagai ajaran agama menjadi fenomena sosial sebagai suatu kategori sosial
religius. Yoga merupakan cara untuk menghubungkan atau bersatu dalam dimensi kerohanian
atau kebatinan yang merupakan proses/jalan utama untuk mencapai tujuan yaitu kebebasan abadi
atau bersatunya jiwa dengan Sang Hyang Widhi (moksa). Praktik yoga dilihat sebagai suatu
jenis sistem sosial yang dipercayainya dan didayagunakan untuk mencapai apa yang diinginkan
baik bersifat jasmani dan rohani. Praktik yoga sesuai konsep Rsi Patafijali yang merupakan yoga
klasik yang didasari pada latihan moral, fisik, mental dan spiritual. Secara menyeluruh
mencangkup 8 bagian atau batang tubuh yoga yang disebut Astangga Yoga (yama, niyama,
asana, pranayama, pratyahara, dharana, dyana dan samadhi). Dengan proses global yang
begitu cepat tanpa kendali, tidak seimbang dengan kemampuan manusia dalam menerima dan
mencerna, sehingga manusia dihadapkan dengan berbagai tekanan, seperti: tekanan psikis,
tekanan perseptual, tekanan sosial, tekanan moral, dan tekanan spiritual yang menyebabkan

manusia kehilangan fungsi kontrol yang sangat mempengaruhi perilaku sosial religius manusia.

85 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



Akhirnya timbul pertanyaan apakah yang mesti didahulukan dalam membentuk manusia yang
religius? Bagaimana Praktik yoga dapat membentuk perilaku susila? dalam kehidupan post

modern.

Il. PEMBAHASAN
2.1. Yoga sebagai Peningkatan Kesadaran Religius

Suryadiputra (1993: 77) mengungkapkan, kesadaran ialah tenaga yang mengalir dalam
otak yang berasal dari tangkapan pancaindera yang mengindera segala keadaan, kejadian dan
peristiwa dan setiap detik mengindera keadaan, kejadian dan peristiwa yang berubah-ubah.
Kesadaran menamakan diri AKU, oleh karena itu Aku sebenarnya tiap detik pula berubah.
Hanya oleh ingatan yang tertambat di dalam pusat ingatan sebagai engrammental, Aku,
walaupun tiap detik berubah, mengaku Aku yang sekarang dan Aku yang lalu tidak mempunyai
perbedaan apapun. Kesadaran akan diri sangat perlu ditingkatkan mulai dari penyadaran diri
melalui praktik yoga.

Yoga pada dasarnya adalah disiplin spiritual yang didasarkan pada ilmu yang sangat
halus yang berfokus pada membawa harmoni antara pikiran dan tubuh. Ini adalah seni dan ilmu
untuk hidup sehat. Kata yoga berasal dari bahasa Sansekerta yuj yang berarti bergabung atau
untuk bersatu. Menurut kitab suci yoga, praktik yoga mengarah pada penyatuan kesadaran
individu dengan kesadaran universal. Orang yang mengalami kesatuan ini dalam yoga disebut
sebagai yogi yang mencapai kondisi kebebasan, disebut sebagai mukti, nirvana, kaivalya atau
moksa.

Tujuan praktik Yoga (sadhana) adalah untuk mengatasi semua jenis penderitaan yang
mengarah untuk rasa kebebasan di setiap jalan kehidupan dengan kesehatan holistik,
kebahagiaan dan harmoni. Sesuai dengan teori evolusi religi dari E.B. Tylor (Kontjaraningrat,
2009: 48), asal mula religi adalah kesadaran manusia akan adanya jiwa. Kesadaran akan faham
jiwa itu disebabkan karena dua hal, yaitu (1) perbedaan yang tampak pada manusia antara hal-
hal yang hidup dan hal-hal yang mati; (2) Peristiwa mimpi. Bertitik tolak dari pemikiran Tylor,
yoga dipahami sebagai praktik religius yang merupakan pengalaman dalam keadaan transcend
atau dalam kondisi menyadari akan ketidak sadaran diri (unconciousness), menuju keberadaan
Tuhan (conciousness). Pengalaman ini sebagai kebutuhan ketenangan secara psikologis dan
spiritual untuk membangkitkan perasaan ingin meningkatkan kerohanian dan memurnikan
melalui yoga. Dengan mencapai kesempurnaan dalam laku mistik yang menyangkut pengalaman
religius, pengalaman rohani, sebagaimana dipertentangkan dengan pengalaman ragawi,

seseorang harus melalui tangga-tangga kejenjang menuju penyatuan diri dengan Tuhan. Tangga-

86 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



tangga penghampiran menuju Tuhan harus dilewati dengan menyingkirkan nafsu-nafsu lahiriah
yang menggerakan pikiran.

1. Menguatkan Keimanan (Sraddha)

Praktik yoga yang merupakan nilai luhur bukan semata hanya untuk pribadi namun
fisik, jiwa dan juga lingkungan yang bersifat holistic. Terjadinya pergolatan diri dalam Praktik
yoga akan membentuk sebuah penyadaran akan sang diri dari hati. Hal ini memunculkan
persepsi, dimana kita mepersepsikan tuturan dan perilaku orang lain yang akan menentukan
bagaimana seseorang mampu mengevaluasi perilaku.

Menurut Maramis (2005: 119) seorang ahli jiwa, persepsi ialah daya mengenal barang,
kwalitas atau hubungan serta perbedaan antara hal ini melalui proses mengamati, mengetahui
dan mengartikan setelah panca-inderanya mendapat rangsang. Disamping itu, Persepsi adalah
pengalaman tentang objek, peristiwa, atau hubungan-hubungan yang diperoleh dengan
menyimpulkan informasi dan menafsirkan pesan (Rakhmat, 2011: 50). Melalui Praktik yoga
persepsi inilah yang akan muncul menguatkan keimanan praktisi yoga. Keimanan atau
keyakinan dalam ajaran agama Hindu disebut dengan sraddha. Seperti dalam The Practical
Sankrit-English Dictionary, karya V.S.Apte (dalam Titib, 1996: 166) Menjelaskan Sebagai
Berikut.

“Sraddha : (1) kepercayaan, ketaatan, ajaran, keyakinan; (2) kepercayaan kepada sabda
Tuhan Yang Maha Esa, keimanan agama; (3) ketenangan jiwa, kesabaran dalam pikiran;
(4) akrab, intim, kekeluargaan; (5) hormat, menaruh penghargaan, (6) kuat penuh
semangat; (7) kandungan ibu yang berumur lama. Sraddhalu : (1) kepercayaan, penuh
keimanan; (2) kerinduan, keinginan terhadap sesuatu”.

Di dalam bhagavadgita (XVI11.2-3) kita temukan tiga jenis sraddha, yaitu sraddha yang
bersifat Sattvas, Rajas, dan Tamas sesuai dengan sifat manusia. Keyakinan tiap-tiap individu
tergantung pada sifat (watak)nya. Manusia itu terbentuk oleh keyakinannya dan keyakinannya
itu sesungguhnya dia.

Sraddha adalah keyakinan atau keimanan yang mendasar dalam agama Hindu.
Keyakinan ini merupakan prinsip dasar yang dipegang teguh oleh setiap umat Hindu (Titib,
1996: 168). Prinsip-prinsip keimanan dalam agama Hindu dapat di bagi menjadi lima bagian
disebut Pafica Sraddha. (Pafica = lima; Sraddha = keyakinan atau keimanan). Adapun
pembagiannya yaitu;

a. Widhi Tattwa atau Widhi Sraddhd, keimanan terhadap Tuhan yang Mahaesa dengan

berbagai manifestasi-Nya.

87 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



b. Atma Tattwa atau Atma Sraddha, keimanan terhadap Arma yang menghidupkan semua
makhluk.

c. Karmaphala Tattwa atau Karmaphala Sraddha, keimanan terhadap kebenaran hukum
sebab akibat atau buah dari perbuatan.

d. Samsara Tattwa atau Punarjanma T attwa/Sraddha, keimanan terhadap kelahiran
kembali.

e. Moksa Tattwa atau Moksa Sraddha, keimanan terhadap kebebasan tertinggi bersatunya
Atma dengan Brahman, Tuhan Yang Maha Esa.

Dengan memberikan dasar pemahaman keimanan, para praktisi yoga mulai terbangun
dan yakin akan kesempurnaan itu ada yaitu ketika sebuah keseimbangan antara kelebihan dan
kekurangan, itulah orang sempurna. Hal itu ditemukan ketika dalam praktik yoga para praktisi
merasakan pengalaman-pengalaman spiritual. Yoga harus dilakukan sebagai kebhaktian kepada
Tuhan, bukan untuk tujuan lain. Karena yoga belumlah sempurna jika tanpa bhakti. Sehingga
sering dikatakan bahwa bhakti merupakan puncak dari yoga. Sehingga dengan memulai
menguatkan Sraddha, mampu untuk menyakinkan semuanya berawal dari Tuhan dan berakhir
pula dari Tuhan. Maka memperkuat keimanan dan memberikan motivasi kehidupan spiritual
dalam menghadapi berbagai masalah kehidupan serta mempersespsikan dalam pikiran untuk
melatih kesabaran, keteguhan dan bisa menerima apapun yang kita lakukan dan peroleh itu

sebenarnya yang utama dalam hidup.

2. Meningkatkan Introspeksi Diri

Yoga memiliki tujuan yang penting bagi perubahan diri secara menyeluruh. Perubahan
mulai terbentuk dari lahir melalui karakter bawaan semenjak lahir. Introspeksi diri dalam praktik
yoga sangat diperlukan karena proses tidak selalu berjalan konstan. Pengalaman yang serupa
tidak selalu memberi hasil yang sama. Selalu ada keterbatasan dan perbedaan sudut pandang.
Tiap masalah memiliki titik Kkritis tersendiri. Sehingga sebuah evaluasi sangat penting dalam
setiap perilaku.

Melalui introspeksi diri akan mampu menemukan makna dari setiap tujuan yang
memiliki dan akan semakin memastikan, apakah tujuan yang telah ditetapkan sebelumnya sudah
terarah atau belum. Karena Sering melihat kesalahan orang lain bahkan mengkritik kesalahan
yang dibuat orang lain, sadarkah bahwa siapapun sering berbuat salah, melalui cara intropeksi
diri sendiri kita dapat memahami kekurangan dan kelebihan yang kita miliki. Hal inilah dalam
praktik yoga, setiap kesempatan para praktisi mencari perenungan ke dalam meditasi untuk

evaluasi diri. Evaluasi dirilah konsep introspeksi diri dalam praktik yoga.

88 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020


http://belajarpsikologi.com/pengertian-introspeksi-diri/

Introspeksi diri juga perlu dalam melihat jauh ke dalam diri, menanyakan langsung ke
diri apakah sudah berhasil mencapai apa yang inginkan, apakah cita-cita sudah terlaksana,
apakah diri sudah dalam track yang benar. Menemukan apa yang benar-benar kita inginkan
memerlukan sebuah keheningan, suara hati barulah terdengar ketika pikiran kita tidak
disibukkan dengan ketakutan akan masa depan atau hitungan untung rugi (Vashdev, 2009: 118-
119). Kekurangan dalam diri bukanlah penghalang bagi kita untuk berbuat yang terbaik dalam
hidup. Berkomunikasi dalam diri dan mendengarkan suara hati dan menjawab suara hati adalah
sebuah introspeksi diri terdalam. Dengan introspeksi diri kita bisa mengetahui apakah kita sudah
melakukan sesuatu, melakukan perubahan yang lebih baik, menyadari tindakan kita sudah tepat.

Dalam Hindu konsep ajaran Tri Kaya Parisudha sebagai salah satu introspeksi diri. Ini
mesti paktek bukan saja hanya sebatas wacana. Praktik Tri Kaya Parisudha dimulai dari praktik
pikiran yang baik, lalu perkataan yang baik dan selanjutnya dengan perbuatan yang baik.
Dengan mampu melaksanakan ketiga point penting tersebut evaluasi diri bukan lagi mustahil
untuk dilakukan. Dengan niat yang tulus dan baik, kita menjadi lebih mudah membantu apa yang
kita capai. Karena itu, setiap orang harus bisa mulat sarira, merenungkan segala perilaku sesuai
ajaran wiweka (menimbang, memilah atau menentukan baik buruknya suatu perbuatan).

Instropeksi diri adalah melihat ke dalam diri sendiri sesuai dengan refleksi astangga
yoga VYaitu pratyahara = menarik kembali atau membalikan. Jujurlah pada diri sendiri, salah
katakan salah, dan benar katakan benar, lakukan introspeksi untuk kebaikan diri anda bukan
orang lain. Pada waktu melihat diri sendiri inilah Kkita harus benar-benar jujur untuk
menghasilkan introspeksi diri yang tepat. Dan setelah itu mulailah hidup baru perbaiki kesalahan
lalu, berpikirkan ke depan dengan segala sesuatu yang baik. Maka jadikan hari ini sebagai
momentum diri menjadi pribadi yang sukses dan benar dengan introspeksi diri menuju
kebahagiaan hidup (jasmani dan rohani). Hal inilah sebagai salah satu cara selain merenung,
mencari ke dalam atau meditasi dasarnya adalah evaluasi diri. Evaluasi dirilah konsep

introspeksi diri dalam praktik yoga.

2.2. Praktik Yoga Membentuk Perilaku Susila

Masalah manusia adalah masalah yang kompleks, masalah yang banyak seginya.
Seperti segi ekonomi dan segi politik, kesehatan, agama, perilaku susila (etika), segi kemampuan
mengendalikan diri dan sebagainya. Bagaimanapun bagusnya teori pengendalian diri itu dan
kuatnya pribadi seseorang, bila faktor-faktor penunjang untuk itu lemah, sulit juga orang dapat
mengendalikan diri dalam membentuk perilaku susila (Sura, 2001: 1). Menurut Max Weber

(dalam Veeger, 1993: 172-174), membuat klasifikasi mengenai perilaku sosial atau tindakan

89 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020


http://belajarpsikologi.com/pengertian-introspeksi-diri/
http://belajarpsikologi.com/pengertian-introspeksi-diri/

sosial menjadi empat tipe, (1) Kelakuan yang diarahkan secara rasional kepada tercapainya
suatu tujuan. Dengan kata lain dapat dikatakan sebagai kesesuaian antara cara dan tujuan; (2)
Kelakuan yang berorientasi kepada nilai. Berkaitan dengan nilai — nilai dasar dalam
masyarakat, nilai disini seperti keindahan (nilai estetika), kemerdekaan (nilai politik),
persaudaraan (nilai keagamaan) dan seterusnya. (3) Kelakuan yang menerima orientasi dari
perasaan atau emosi atau afektif. (4) Kelakuan tradisional bisa dikatakan sebagai tindakan yang
tidak memperhitungkan pertimbangan rasional.

Bertitik tolak dari pemikiran Weber diatas, tujuan, nilai, perasaan, dan kelakuan
tradisional dalam berperilaku susila, jika mengabaikan aspek-aspek kemanusiaan lainnya, maka
tidak akan mendapatkan hasil yang diharapkan. Demikian pula halnya seorang guru yang
mengajarkan ajaran pengendalian diri dan perilaku susila yang hanya memandang manusia dari
segi susila saja, maka tidak akan mendapatkan hasil. Manusia terdiri dari dua unsur yaitu unsur
jasmani dan unsur rohani. Antara jasmani dan rohani terdapat hubungan yang sangat erat.
Perubahan pada jasmani berpengaruh pada kejiwaan seseorang. lde akan eratnya hubungan
jasmani dan rohani itu terdapat dalam ajaran yoga. Melalui praktik yoga secara menyeluruh
(holistic) akan meliputi aspek fisik, pikiran dan jiwa. Seperti yogasanas yang mengajarkan
gerakan badan dan pranayama yang akan menyebabkan jiwa tenang. Dan sebaliknya ketenangan
jiwa akan menyebabkan badan yang segar dan pada akhirnya mampu membentuk perilaku susila
atas kesadaran diri yang mulai tumbuh dan berkembang dalam nilai-nilai ajaran yoga.

Dengan disiplin melaksanakan ajaran yoga seseorang akan mampu di bentuk menjadi
seseorang yang memiliki perilaku susila. Dan yang terpenting ialah berpikir (manacika), berkata
(wacika) dan berbuat (kayika) yang baik, benar dan suci yang disebut 7ri Kaya Parisudha.
Perilaku susila adalah tingkah laku yang baik dan mulia yang harus menjadi pedoman hidup
manusia. Menurut Ida Bagus Mantra (1993: 1) tujuan perilaku susila ialah sebagai berikut.

“Untuk membina perhubungan yang selaras atau perhubungan yang rukun antara
seseorang (jiwatma) dengan makhluk hidup disekitarnya, perhubungan yang selaras
antara keluarga yang membentuk masyarakat dengan masyarakat itu sendiri, antara satu
bangsa dengan bangsa lain dan antara manusia dengan alam sekitar. Selain dari pada itu
susila juga menuntun seseorang untuk mempersatukan dirinya dengan makhluk
sesamanya dan akhirnya menuntun mereka untuk mencapai keasatuan jiwatmanya
(rohnya) dengan paramatma (Hyang Widhi Wasa atau Brahma)”.

Disamping itu pula la harus mempunyai pikiran tenang yang percaya pada kata-kata
gurunya, ia yang hidup dengan bersahaja, jujur menginginkan kebebasan sarmsara, adalah yang
cocok untuk disiplin yoga dan yang sudah menghapus keakuan, kekerasan, kesombongan,

ketamakan, dan yang memiliki temperamen tenang, adalah orang yang sesuai menjadi sang

90 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



Abadi (Kamajaya, 1998: 35). Dengan demikian, mengembangkan kebajikan, kejujuran,
ketulusan dan bhakti pada guru, ahimsa (tanpa kekerasan), mengontrol nafsu, mengembangkan
belas kasih, keseimbangan pikiran, mengabdi, tidak mementingkan diri, sabar, makan
secukupnya, rendah hati, dan kebajikan-kebajikan lainnya adalah merupakan konsep ajaran yoga
secara praktis membentuk prilaku susila yang luhur. Karena, jika kebajikan-kebajikan itu tidak
ada di dalam sanubari, ia tidak dapat mencapai hasil dari aktivitas yoga yang holistic, meskipun
ia berlatih dengan keras.

Adalah penting untuk membuat hidup kita menjadi kreatif dan berdaya guna, akan
tetapi sebelum melakukan hal itu, seseorang hendaknya melakukan kontak dengan kekuatan
yang tersembunyi dalam dirinya dengan mendisiplinkan diri dan mendapatkan kendali pikiran,
perkataan dan perbuatan. Jika disiplin seperti yang diajarkan dalam biara atau pertapaan yang
diajarkan oleh para rsi dipraktikkan selama beberapa tahun, maka bunga kehidupan akan
mengembang selama-lamanya. Seseorang yang telah mendapatkan kendali atas dirinya sendiri
itu dengan mudah tinggal di dunia dan tetap tidak terpengaruh oleh segala goncangan dan
masalah duniawi (Rama, 2005: 40-43).

Disamping itu, yoga merupakan salah satu cara atau jalan serta obat dalam membentuk
prilaku susila karena sudah diatur pengendalian baik dari pikiran, kata-kata dan perbuatan.
Untuk zaman sekarang tidak ada obat untuk menjadi susila jika tidak disiplin dalam yoga. Dari
segi intelektual (pikiran), pengetahuan dan pemahaman tentang atma widya dan brahma widya.
Perkataan disempurnakan dengan pengetahuan dan pengalaman sedangkan sisi sikap dan
perilaku mampu meningkatkan budi pekerti yg luhur, maka prilaku susila akan terbentuk secara

alamiah.

1. Mengamalkan Ajaran Tri Kaya Parisudha

Melaui pikiran, perkataan, lalu direalisasikan orang. Maka terjadilah tindakan dan
akhirnya terjadilah sesuatu, sesuatu yang baik, sesuatu yang buruk, sesuatu yang diam, sesuatu
yang bergerak. Praktik yoga merupakan konsep yang sangat universal memiliki dampak kesetiap
aspek kehidupan. Secara khusus konsep fri kaya parisudha sudah langsung masuk menjadi
praktik yoga keseharian setiap kegiatan tanpa kita sadari. Karena secara praktis mesti dilakukan,
sejauh mana dipahami dan kemudian dilaksanakan.

Segala sesuatu yang dilakukan orang dapat berlangsung melalui trikaya, tiga anggota
badan yaitu : kaya, wak dan manah yang mesti dikendalikan sesuai ajran yoga. Kaya ialah
anggota badan, seperti tangan, kaki, punggung, mulut dan sebagainya, sedangkan wak ialah kata-

kata dan manah adalah pikiran (Sura, 2001: 94). Dengan tiga alat inilah manusia dapat berbuat

91 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



sesuatu, baik terhadap dirinya sendiri maupun terhadap orang lain, dan lingkungannya. Seperti
tertuang dalam kitab Sarasamuccaya $loka 157 sebagai berikut.
Adrohah sarvabhiitesu kayena manasa gira,

anugrahasca danam ca silametadvidurbudhah.

lkang kapatyaning sarwabhawa, haywa jugenulahaken, makasadhanang trikdya, nang
kaya, wak, manah, kunang prihen ya ring trikaya, anugraha lawan dana juga, apan ya
ika cila ngaranya, ling sang pandita.(Sarasamuccaya, 157)

Terjemahan :
Yang membuat matinya segala makhluk hidup, sekali-kali jangan hendaknya dilakukan
dengan menggunakan trikaya, yaitu perbuatan, perkataan dan pikiran. Adapun yang
harus diikhtiarkan dengan trikaya, hanyalah pemberian dan sedekah saja, sebab itulah
disebut Sila (perbutan baik), kata orang arif.

Tiga anggota badan itu dapat digunakan untuk tujuan-tujuan yang buruk dan dapat pula
digunakan untuk tujuan-tujuan yang baik, maka trikaya itu akan disebut trikaya parisudha
artinya tiga anggota badan yang telah disucikan meliputi:

1). Kayika parisudha

Kayika parisudha dapat dirumuskan sebagai segala prilaku yang berhubungan dengan
badan yang disucikan. Dengan berbuat itu berarti kita telah membuat suatu karma yang akan
menentukan hidup Kkita pada masa-masa yang akan datang. Karena kita mengharapkan hidup
yang lebih baik pada hari yang akan datang, maka sekaranglah waktunya kita menanam
karma yang baik dengan menghindar dari perbuatan-perbuatan yang buruk. Seperti tertuang
dalam kitab Sarasamuccaya $loka 76 sebagai berikut.

Pranatipatam stainyam ca paradaranathapi va,

trini papani kayena sarvatah parivarjavet.

Nihan yang tan ulahakéna, syamatimati mangahalahal, si paradara, nahan tang télu tan

ulahakena ring asing ring parihasa, ring apatkala, ri pangipyan tuwi singgahana jugeka.
(Sarasamuccaya, 76)

Terjemahan :

Inilah yang tidak patut dilakukan : membunuh, mencuri, berbuat zina; ketigannya itu

jangan hendaknya dilakukan terhadap siapapun, baik secara berolok-olok, bersenda

gurau, baik dalam keadaan dirundung malang, keadaan darurat dalam khayalan

sekalipun, hendaknya dihindari saja ketigannya itu.

2). Wacika parisudha
Berkata yang benar dan baik disebut orang wacika parisudha. Hampir setiap hari orang
berkata-kata, bercakap-cakap atau berkomunikasi untuk menyampaikan isi hatinya kepada
orang lain. Pengetahuan Kita sebagian besar Kkita peroleh melalui kata-kata, baiksecara lisan

maupun secara tulisan. Dengan demikian kata-kata mempunyai kedudukan dan peranan yang

92 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



amat penting dalam hidup kita. Maka itu kita harus dapat mengendalikan diri pada waktu
berkata-kata supaya kata-kata kita itu adalah kata-kata yang baik, benar dan berguna untuk
hidup kita.

Asatpralapam parusyam paicunyamanrtam tathd,

vatvari vaca rajendra na jalpennanucintayet.

Nyang tanpa prawrttyaning wak, pat kwehnya, pratyekanya, ujar ahala, ujar aprgas,
ujar picuna, ujar mithyda, nahan tang pat singgahananing wak, tan ujarakena, tan
angena-angena, kojaranya (Sarasamuccaya, 75).

Terjemahan :
Inilah yang tidak patut timbul dari kata-kata, empat banyaknya, yaitu perkataan jahat,
perkataan kasar menghardik, perkataan memfitnah, perkataan bohong (tak dapat
dipercaya); itulah keempatnya harus disingkirkan, jangan diucapkan, jangan dipikir-pikir
akan diucapkan.

Seperti pepatah yang sering kita dengar “mulutmu adalah harimaumu” dan dalam
pesan-pesan orang Bali menyebutkan “layah tan petulang”. Maksudnya, dalam
berkomunikasi kata-kata bisa menjadikan seseorang yang mengatakan tersohor atau malah
sebaliknya yang bisa menjadi racun dalam hidupnya. Sehingga wacika parisudha sangatlah
penting untuk di pahami dan dilaksanakan. Melalui katalah orang mengikatkan manusia satu
dengan yang lain, melalui kata orang mendapatkan suka dan duka, melalui kata tindakan
terjadi. Hal ini disuratkan dalam Kakawin Niti Satra Sargah V.3, sebagai berikut:

Wasita minittanta manému laksmi,

wasita minittanta pati kapangguh,

wasita minittanta manéemu dukha,

wasita minittanta menemu mitra.

(Niti Satra, Sargah V.3).

Terjemahan:

Oleh perkataan engkau akan mendapatkan bahagia,

oleh perkataan engkau mendapatkan kematian,

oleh perkataan engkau mendapatkan kesusahan,

oleh perkataan engkau mendapatkan sahabat.

Dari penjelasan isi kakawin tersebut di atas dengan gamblang kita dapat menyimak
akibat baik buruk dan ucapan/perkataan itu sendiri. Kata-kata merupakan simbol ide.
Hilangnya sepatah kata berarti hilangnya sekeping ide dan bertambahnya kata bertambah pula
ide. Dengan demikian kata adalah wujud alam pikiran manusia. Padanya termuatlah tenaga
pikiran yang dapat menggetarkan tenaga alam untuk digunakan pada sasaran tertentu.
Mengendalikan perkataan sangat terlihat dari praktik yoga dimana setiap peserta dalam

melakukan asanas diminta tidak berbicara yangt tidak perlu karena mampu mempengaruhi

93 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



kondisi tubuh saat latihan, secara etika memberikan bahwa dalam berkata kita mesti belajar
dari Bima yang menjunjung nilai kebenaran (kejujuran, ketulusan, kesungguhan) yang
disajikan dalam lakon-lakon cerita Mahabharata. Disamping itu, perilaku moralitas dari pesan
ajaran yoga mematangkan seseorang dalam mengendalikan dirinya, baik itu dalam hal
pikiran, perkataan dan perbuatan wajib dikendalikan di dalam latihan yoga. Sehingga
seseorang mendapatkan kedamaian hidup, karena kedamaian itu datang dari apa yang kita
lakukan dalam mendamaikan orang lain, seperti berkata-kata baik, tidak menyinggung

maupun menghina orang lain dengan kata-kata atau ucapan Kita.

3). Manacika parisudha

Manacika parisudha adalah berpikir yang baik dan benar (disucikan). Pikiran
mendapatkan perhatian besar dalam ajaran yoga, karena pikiranlah sumber segala apa yang
dikatakan orang. Bila pikiran menyuruh anggota badan diam, maka anggota badanpun diam,
bila pikiran menyuruh mulut tak berkata, maka mulutpun diam. Pikiranlah yang menentukan
segala perbuatan orang. Dengan demikian mengendalikan pikiran serta mengarahkan kepada
hal-hal yang baik dan luhur maka berarti membina kepribadian sendiri secara keseluruhan dan
akhirnya akan membawa diri kepada ketentraman dan kesucian.

Anabhidhyam parasvesu sarvasatvesu carusam,

karmanam phalamastiti trividham manasa caret.

prawrttyaning manah rumuhun ajarakéna, télu kwehnya, pratyekanya, si tan engine
adengkya ri drbyaning len, si tan krodha, ring sarwa sattwa, si mamituhwa ri hana ning
karmaphala, nahan tang tiga ulahaning manah, kahrtaning indriya ika.

(Sarasamuccaya, 74)

Terjemahan :

Tindakan dari gerak pikiran terlebih dulu akan dibicarakan, tiga banyaknya, perinciannya
: tidak ingin dan dengki pada kepunyaan orang lain, tidak besikap gemas kepada segala
makhluk, percaya akan kebenaran ajaran karmaphala, itulah ketiganya perilaku pikiran
yang merupakan pengendalian hawa nafsu.

Menyimak tiga kutipan diatas yang berkenaan dengan i kaya parisudha dapat
dinyatakan bahwa Tri Kaya Parisudha sebagai sebuah konsep memberi tuntunan agar orang
selalu berbuat baik dan benar, jujur, taat, patuh, suci, satya (sesuai hukum), seken/saja
(sungguh-sungguh) dan seimbang antara pikiran, perkataan dan perbuatan. Dengan
dilaksanakan sesuai konsep i kaya parisudha dalam praktik yoga pasti bisa tumbuh
kehidupan yang jujur dan seimbang, sehingga membawa kehidupan kearah hidup yang

harmonis dan damai, walaupun di era globalisasi yang penuh dengan dinamika sosial.

94 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



2. Berperilaku Tenang

Perilaku tenang adalah sebuah kondisi yang tentram, damai dan harmonis yang jauh
dari kegelisahan, kecemasan, kegundahan hati, ketakutan dan lain sebagainya. Perilaku tenang
merupakan tercapainya kebijaksanaan dan keseimbangan pikiran dan jiwa, melalui aktivitas
yoga dengan tekun, disiplin yang kuat, berupaya melakukan penyucian pikiran, perkataan dan
perbuatan (7ri Kaya Parisudha). Menurut Sumadi (2011: 162) dalam bukunya Tuhan Di Sarang
Narkoba, Weda Di Ruang Tamu menyebutkan, penghayatan dan pengamalan 7ri Kaya
Parisudha ibarat orang mengupas bawang. Perlu ketenangan, kejelian, dan kesabaran mengupas
setiap kelopak, sampai akhirnya menemukan kelopak yang paling dalam, paling bersih dan
jernih. ltulah filsafat orang bali sebuah prilaku tenang yang mendalam.

Ketenangan seseorang berawal dari pikiran yang mampu dikendalikan. Karena sesuai
yang terdapat dalam kitab Sarasamuccaya Sloka 80 menyebutkan.

Mano hi miillam sarvesamindrayanam pravartate,

subhdasubhasvavasthasu karyam tat suvyavasthitam.

Apan ikang manah ngaranya, ya ika witning indriya, maprawrtti ta ya ring
subhdasubhakarma, matangnya ikang manah juga prihen kahrtanya sakareng.
(Sarasamuccaya, 80)
Terjemahan :
Sebab yang disebut pikiran itu, adalah sumbernya nafsu, ialah yang menggerakkan
perbuatan yang baik ataupun yang buruk; oleh karena itu, pikiranlah yang segera patut
diusahakan pengekangannya/ pengendaliannya.

Karena itu, pikiran dan hati nurani perlu diasah setiap saat melalui praktik yoga agar
semua Yyang kita kerjakan senantiasa diterangi oleh cahaya dharma. Pada zaman modern saat ini
banyak waktu luang dan banyak pilihan tersedia untuk mendapatkan kesenangan fisik serta
kenikmatan sensual. Pekerjaan, fasilitas hidup dan hiburan semuanya sering membawa
ketegangan fisik, mental dan emosi. Terkadang orang tidak dapat menemukan cara untuk
mencurahkan kekecewaan dan berbagai kegelisahan. Sebut saja angka kasus perilaku bunuh diri
dapat dikatakan cukup mengkhawatirkan. Pada zaman sekarang ini banyak sarana yang terhitung
untuk menghibur diri dalam kehidupan, namun sedikit orang yang mampu untuk menikmati
berbagai kemewahan itu. Kadang orang memiliki harta melimpah, kedudukan yang tinggi
namun mencari ketenangan diri sangatlah sulit. Ini dikarenakan pikiran yang masih terbelenggu
oleh sifat-sifat rajasika (kama, angkuh). Dengan mampu para praktisi yoga mengendalikan
pikiran yang merupakan sumber segalanya, baik itu sakit, senang, iri hati dan bahagia dan lain
sebagainya maka ketenangan dalam hidup mulai tumbuh yang diiringi oleh sifat-sifat satwam

(sifat kedewataan).

95 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



3. Bersikap Hormat Kepada Semua Makhluk

Sebagaimana kita sudah ketahui manusia tidak dapat hidup sendiri. la selalu hidup
bersama orang lain bahkan dengan semua makhluk, karena satu dengan yang lain saling
bertergantungan. Supaya hubungan antara seseorang dengan seseorang menjadi hubungan yang
harmonis maka ia harus rela berkorban, yaitu bersedia menerima dan memberi dengan sesama
hidup dan hormat kepada semua makhluk. Yoga mengajarkan hidup yang harmonis dan teratur,
setahun sekali kita perlu berkunjung ke gunung, danau, dan sungai-sungai untuk melihat
keindahan alam semesta dan pesan abadi yang selalu memberi inspirasi pada kita untuk menjadi
seorang spiritual yang sesungguhnya dan pada akhirnya mampu merealisasikan kebenaran yaitu
jiwa manusia kepada Tuhan alam semesta (Somvir, 2009: 2).

Konsep ajaran Tri Hita Karana (tiga penyebab kebahagian) yaitu parhyangan
(hubungan manusia dengan Tuhan), pawongan (hubungan manusia dengan sesamanya) dan
pelemahan (hubungan manusia dengan alam lingkungannya). Dengan menjaga keharmonisan
antar alam, manusia dan Tuhan akan muncul kebahagiaan dan tujuan hidup sejatinya adalah
kebahagiaan. Menghormati adalah sebuah kewajiban dan mejaga adalah tugas yang mulia,
karena setiap ciptaan ada Tuhan kecil disetiap makhluk. Aktualisasi ajaran Tri Hita Karana
dalam praktik yoga sangat jelas terjadi yang dilakukan seperti menjaga kebersihan dan
kehindahan lingkungan (pelemahan), selalu mengawali hari dengan senyuman dan ketemu
dengan siapapun kita wajib untuk tersenyum (pawongan) dan mendekatkan diri melalui jalan
spiritual dan penyadari diri (parhyangan).

Aryadharma (2005: 15) mengemukakan, pentingnya memiliki rasa hormat karena, rasa
hormat merupakan buah dari kebajikan dan kasih di dalam hati. Dewasa ini kebajikan agung ini
terlihat kabur dan sangat tipis. Para siswa, pemuda dan orang tua sekalipun banyak menunjukkan
sikap acuh tak acuh dan tanpa rasa hormat. Seorang siswa bukan hanya berkewajiban
menghormati gurunya, tetapi juga orang tua dan orang yang lebih tua darinya, serta kepada
semua makhluk mesti hormat. Berbicara dengan penuh rasa hormat kepada orang yang lebih tua
dan semua makhluk. Untuk meraih rahmat Tuhan manusia harus menjunjung kebajikan dan rasa
hormat. Manusia yang memiliki kelebihan dari ciptaan Tuhan yang lainnya tanpa rasa hormat
dan rasa terimak kasih tidak memiliki moralitas.

Hormatilah orang lain dengan sepantasnya. Sikap ini telah ditunjukkan oleh Avatara
Agung Jaman Dwapara Yuga yakni Sri Rama. Beliau adalah Sri Visnu itu sendiri yang turun ke
dunia untuk menegakkan kebajikan dan moralitas dan memberi contoh kepada manusia. Sri
Rama menunjukkan rasa hormat yang luar biasa kepada Ibu Beliau, Ayah Beliau, Guru Beliau,

Paman Beliau, bahkan kepada tukang kebun sekalipun. Beliau melakukan semua itu untuk

96 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



memberikan teladan kepada manusia dalam menegakkan kebajikan walau berbagai kesulitan
yang beliau alami, beliau tidak mengeluh (Aryadharma, 2005: 15).

Sikap dan rasa hormat sesungguhnya tertata dengan baik pada budaya masyarakat Bali
yang memberikan perilaku etika (susila) yang baik, dimana telah ditanamkan sejak kecil untuk
memanggil kakak (Mbok, Beli) kepada orang yang lebih tua walau pertautan usia hanya bulan,
minggu bahkan hari. Panggilan paman, bibi bahkan nenek tetap harus dilakukan walau usia
mereka sama atau lebih muda. Begitu pula tampak di sela-sela praktik yoga saat memanggil
teman/sahabat sesama praktisi. Ini sungguh moralitas yang luar biasa tertanam. Tapi sekali lagi,

pergeseran selalu terjadi nilai-nilai mulia inipun semakin surut dikalangan masyarakat luas.

I11. PENUTUP

Praktik yoga yang meliputi aspek moral, fisik, mental dan spiritual sangat
mempengaruhi tingkat perilaku manusia. Apalagi diera globalisasi, selain berkontribusi hal yang
positif juga memberikan dampak negatif jika tanpa adanya pengendalian diri. Yoga sebagai
ajaran agama Hindu menjadi fenomena sosial sebagai suatu kategori sosial religius. Yoga
merupakan cara untuk menghubungkan atau bersatu dalam dimensi kerohanian atau kebatinan
yang merupakan proses/jalan utama untuk mencapai tujuan yaitu kebebasan abadi atau
bersatunya jiwa dengan Sang Hyang Widhi (moksa). Praktik yoga dilihat sebagai suatu jenis
sistem sosial yang dipercayainya dan didayagunakan untuk mencapai apa yang diinginkan baik
bersifat jasmani dan rohani.

Dengan mampu menyeimbangkan secara jasmani dan rohani melalui latihan yoga, para
praktisi yoga perlahan dengan kontinuitas mengamalkan ajaran 7ri Kaya Parisudha. Tri Kaya
Parisudha sebagai sebuah konsep memberi tuntunan agar orang selalu berbuat baik dan benar,
jujur, taat, patuh, suci, satya (sesuai hukum), seken/saja (sungguh-sungguh) dan seimbang antara
pikiran, perkataan dan perbuatan. Serta selalu tenang dalam kondisi apapun dan selalu hormat
kepada semua makhluk ciptaan Tuhan, secara harmonis dan teratur yang merupakan sumber

yang suci dalam praktik yoga.

DAFTAR PUSTAKA
Aryadharma, Ni Kadek Surpi. 2005. Melahirkan Generasi Berkarakter Dewata Kiat Sukses

Siswa Menurut Hindu. Denpasar: Pustaka Bali Post.
Kadjeng, I Nyoman dkk. 2005. Sarasamuccaya. Surabaya: Paramita.

Kamajaya, Gede. 1998. Yoga Kundalini (Cara Untuk Mencapai Siddhi dan Moksa). Surabaya:

97 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



Paramita.

Koentjaraningrat. 2009. Sejarah Teori Antropologi. Jakarta: Universitas Indonesia.

Mantra, Ida bagus. 1993. Tata Susila Hindu Dharma. Denpasar: Upada Sastra.

Maramis, Willy F. 2005. Catatan IImu Kedokteran Jiwa. Surabaya: Airlangga University Press.

Pals, Daniel L. 2001. Seven Theories of Religion. Yogyakarta: Qalam

Rama, Swami. 2005. Hidup Dengan Para Rsi Himalaya (Penerjemah: | Gede Oka Sanjaya).
Surabaya: Paramita.

Somvir. 2009. Yoga & Ayurveda Selalu Sehat dan Awet Muda. Denpasar: Bali-India Foundation.

Sumadi, Ketut. 2011. Tuhan Di Sarang Narkoba, Weda Di Ruang Tamu Kumpulan esai
fenomena religiusitas. Denpasar: Sari Kahyangan Indonesia dan Tri Hita Karana bali.

Sura, | Gede. 2001. Pengendalian Diri dan Etika Dalam Ajaran Agama Hindu. Hanuman Sakti.
Suryadiputra, R.Paryana. 1993. Alam Pikiran. Jakarta: Bumi Aksara.

Tim. 1987. Niti Sastra Dalam Bentuk Kekawin. Singaraja: Proyek Penerangan Bimbingan dan
Da’wah/Khutbah Agama Hindu dan Budha Tahun 1986/1987.

Titib, I Made. 1996. Veda Sabda Suci (Pedoman Praktis Kehidupan). Surabaya: Paramita.
Vashdev, Gobind. 2009. Hapiness Inside. Jakarta: Hikmah (PT Mizan Publika).

Veeger, KJ. 1993. Realitas Sosial: refleksi filsafat sosial atas hubungan individu-masyarakat

dalam cakrawala sejarah sosiologi. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama.

98 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020



	Keyword: Practice of  Yoga, Religious and Globalization.
	DAFTAR PUSTAKA

