
84 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

JURNALYOGA DAN KESEHATAN  Vol. 3 No. 1 Maret 2020 
JURUSAN YOGA KESEHATAN     ISSN : 2621-0185 (Cetak) 

FAKULTAS BRAHMA WIDYA    

IHDN DENPASAR                  http://ejournal.ihdn.ac.id/index.php/jyk 

 

Praktik Yoga Sebagai Sosial Religius Membentuk Perilaku Susila 

 

Made G. Juniartha 

Institut Hindu Dharma Negeri Denpasar 

email : madejuni87@gmail.com 

 
Diterima tanggal 9 November 2019, diseleksi tanggal 10 Desember 2019, dan disetujui tanggal 28 Desember 2019 

 

ABSTRACT 

Human life getting caught up in things that are worldly. Humans tend to very easily tied to 

wealth, power, and ambition is so great without control. So sometimes there are gaps and 

deficiencies perceived in him. Only wealth, power and ambition deemed able to meet the 

emotional, physical and human egositas, while the most important thing that should be prioritized 

rarely get attention, it is the soul and spiritual needs of people. Man must remember him as a 

religious element in the control function as individuals and social beings of any action taken.The 

practice of yoga which include aspects of moral, physical, mental and spiritual levels influence 

human behavior. Especially in the era of globalization, in addition to contributing to the positive 

as well negative impact if the absence of self-control. Yoga as a Hindu religion became a social 

phenomenon as a social category as the control of the religious self. Yoga is a religious practice 

that is understood as an experience in a state or in a state transcends aware of unconscious self, 

into the presence of God. By being able to balance the body and mind through yoga practices, 

yoga practitioners practicing slowly with continuity Tri Kāya Parisudha teaching concept (think, 

say and do what is good and pure). So Increase faith and self introspection for yoga practitioners. 

Keyword: Practice of  Yoga, Religious and Globalization. 

 

ABSTRAK: 

Kehidupan manusia semakin terjebak dalam hal-hal yang bersifat duniawi. Manusia 

cendrung sangat mudah diikat oleh harta, kekuasaan, dan ambisi yang begitu besar tanpa kendali. 

Sehingga kadang ada kekosongan dan kekurangan yang dirasa dalam dirinya. Hanya harta, 

kekuasaan dan ambisi dipandang mampu memenuhi emosi, egositas dan jasmani manusia, 

sementara hal terpenting yang harusnya diutamakan jarang mendapatkan perhatian, hal itu adalah 

jiwa dan kebutuhan rohani manusia. Manusia mesti mengingat unsur religius dalam dirinya 

sebagai fungsi kontrol sebagai makhluk individu  dan sosial dari setiap tindakan yang dilakukan. 

Praktik yoga yang meliputi aspek moral, fisik, mental dan spiritual sangat mempengaruhi tingkat 

perilaku manusia. Apalagi di era globalisasi, selain berkontribusi hal yang positif juga 

memberikan dampak negatif jika tanpa adanya pengendalian diri. Yoga sebagai ajaran agama 

Hindu menjadi fenomena sosial sebagai suatu kategori sosial religius sebagai kendali dalam diri. 

Yoga dipahami sebagai praktik religius yang merupakan pengalaman dalam keadaan transcend 

atau dalam kondisi menyadari akan ketidak sadaran diri, menuju keberadaan Tuhan. Dengan 

mampu menyeimbangkan secara jasmani dan rohani melalui praktik-praktik yoga, para praktisi 

yoga perlahan dengan kontinuitas mengamalkan konsep ajaran Tri Kāya Parisudha (berpikir, 

berkata dan berbuat yang baik dan suci). Maka mampu meningkatkan keimanan serta introspeksi 

diri.  

Kata kunci : Praktik Yoga, Religius dan Globalisasi 

http://ejournal.ihdn.ac.id/


85 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

I. PENDAHULUAN 

Di era globalisasi sekarang ini, berbagai fenomena terjadi dalam kehidupan manusia. 

Mulai hal-hal yang sifatnya menjerumuskan seperti penyalahgunaan obat-obatan psikotropika 

(narkoba dan lain-lain), minum-minuman keras (mabuk-mabukan), tawuran, tindakan kekerasan, 

seks bebas, perkosaan, pengianayaan hingga pembunuhan dan lain sebagainya yang sering kali 

kita dengar dan saksikan ditevisi. Kehidupan manusia semakin terjebak dalam hal-hal yang 

bersifat duniawi. Manusia cendrung sangat mudah diikat oleh harta, kekuasaan, dan ambisi yang 

begitu besar tanpan kendali. Sehingga kadang ada kekosongan dan kekurangan yang dirasa 

dalam dirinya. Hanya harta, kekuasaan dan ambisi dipandang mampu memenuhi emosi, egositas 

dan jasmani manusia, sementara hal terpenting yang harusnya diutamakan jarang mendapatkan 

perhatian, hal itu adalah jiwa dan kebutuhan rohani manusia. Manusia mesti mengingat unsur 

religius dalam dirinya sebagai fungsi kontrol sebagai makhluk individu  dan sosial dari setiap 

tindakan yang dilakukan. 

Praktik yoga yang saat ini sudah berkembang di dunia barat dan dirasakan manfaatnya 

mulai dilirik dan dicari oleh sebagian besar orang. Tidak ada batasan dalam mepelajari serta 

mengimplementasikan yoga, baik itu suku, adat istiadat, ras maupun agama yang berbeda. Yoga 

dicari banyak orang karena untuk memenuhi kekosongan dalam dirinya, disamping yoga 

dijadikan sebuah alat penyembuhan dalam terapi kesehatan. Menurut Sigmund freud yang ahli 

dalam psikoanalisis menyatakan, seorang ahli terapi yang terampil dapat membawa pikiran 

tertekan ke kesadaran, dan melalui proses, membawa tingkah laku ke tingkat kesadaran yang 

dapat dikontrol (Pals, 2001: 100).  

Yoga sebagai ajaran agama menjadi fenomena sosial sebagai suatu kategori sosial 

religius. Yoga merupakan cara untuk menghubungkan atau bersatu dalam dimensi kerohanian 

atau kebatinan yang merupakan proses/jalan utama untuk mencapai tujuan yaitu kebebasan abadi 

atau bersatunya jiwa dengan Sang Hyang Widhi (moksa). Praktik yoga dilihat sebagai suatu 

jenis sistem sosial yang dipercayainya dan didayagunakan untuk mencapai apa yang diinginkan 

baik bersifat jasmani dan rohani. Praktik yoga sesuai konsep Rsi Patañjali  yang merupakan yoga 

klasik yang didasari pada latihan moral, fisik, mental dan spiritual. Secara menyeluruh 

mencangkup 8 bagian atau batang tubuh yoga yang disebut Astangga Yoga (yama, niyama, 

asana, pranayama, pratyahara, dharana, dyana dan samadhi). Dengan proses global yang 

begitu cepat tanpa kendali, tidak seimbang dengan kemampuan manusia dalam menerima dan 

mencerna, sehingga manusia dihadapkan dengan berbagai tekanan, seperti: tekanan psikis, 

tekanan perseptual, tekanan sosial, tekanan moral, dan tekanan spiritual yang menyebabkan 

manusia kehilangan fungsi kontrol yang sangat mempengaruhi perilaku sosial religius manusia. 



86 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

Akhirnya timbul pertanyaan apakah yang mesti didahulukan dalam membentuk manusia yang 

religius? Bagaimana Praktik yoga dapat membentuk perilaku susila? dalam kehidupan post 

modern. 

  

II. PEMBAHASAN 

2.1. Yoga sebagai Peningkatan Kesadaran Religius 

Suryadiputra (1993: 77) mengungkapkan, kesadaran ialah tenaga yang mengalir dalam 

otak yang berasal dari tangkapan pancaindera yang mengindera segala keadaan, kejadian dan 

peristiwa dan setiap detik mengindera keadaan, kejadian dan peristiwa yang berubah-ubah. 

Kesadaran menamakan diri AKU, oleh karena itu Aku sebenarnya tiap detik pula berubah. 

Hanya oleh ingatan yang tertambat di dalam pusat ingatan sebagai engrammental, Aku, 

walaupun tiap detik berubah, mengaku Aku yang sekarang dan Aku yang lalu tidak mempunyai 

perbedaan apapun. Kesadaran akan diri sangat perlu ditingkatkan mulai dari penyadaran diri 

melalui praktik yoga. 

Yoga pada dasarnya adalah disiplin spiritual yang didasarkan pada ilmu yang sangat 

halus yang berfokus pada membawa harmoni antara pikiran dan tubuh. Ini adalah seni dan ilmu 

untuk hidup sehat. Kata yoga berasal dari bahasa Sansekerta yuj yang berarti bergabung atau 

untuk bersatu. Menurut kitab suci yoga, praktik yoga mengarah pada penyatuan kesadaran 

individu dengan kesadaran universal. Orang yang mengalami kesatuan ini dalam yoga disebut 

sebagai yogi yang mencapai kondisi kebebasan, disebut sebagai mukti, nirvāna, kaivalya atau 

mokṣa. 

Tujuan praktik Yoga (sādhana) adalah untuk mengatasi semua jenis penderitaan yang 

mengarah untuk rasa kebebasan di setiap jalan kehidupan dengan kesehatan holistik, 

kebahagiaan dan harmoni. Sesuai dengan teori evolusi religi dari E.B. Tylor (Kontjaraningrat, 

2009: 48), asal mula religi adalah kesadaran manusia akan adanya jiwa. Kesadaran akan faham 

jiwa itu disebabkan karena dua hal, yaitu (1) perbedaan yang tampak pada manusia antara hal-

hal yang hidup dan hal-hal yang mati; (2) Peristiwa mimpi. Bertitik tolak dari pemikiran Tylor, 

yoga dipahami sebagai praktik religius yang merupakan pengalaman dalam keadaan transcend 

atau dalam kondisi menyadari akan ketidak sadaran diri (unconciousness), menuju keberadaan 

Tuhan (conciousness). Pengalaman ini sebagai kebutuhan ketenangan secara psikologis dan 

spiritual untuk membangkitkan perasaan ingin meningkatkan kerohanian dan memurnikan 

melalui yoga. Dengan mencapai kesempurnaan dalam laku mistik yang menyangkut pengalaman 

religius, pengalaman rohani, sebagaimana dipertentangkan dengan pengalaman ragawi, 

seseorang harus melalui tangga-tangga kejenjang menuju penyatuan diri dengan Tuhan. Tangga-



87 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

tangga penghampiran menuju Tuhan harus dilewati dengan menyingkirkan nafsu-nafsu lahiriah 

yang menggerakan pikiran.  

 

1. Menguatkan Keimanan (Śraddhā) 

Praktik yoga yang merupakan nilai luhur bukan semata hanya untuk pribadi namun 

fisik, jiwa dan juga lingkungan yang bersifat holistic. Terjadinya pergolatan diri dalam Praktik 

yoga akan membentuk sebuah penyadaran akan sang diri dari hati. Hal ini memunculkan 

persepsi, dimana kita mepersepsikan tuturan dan perilaku orang lain yang akan menentukan 

bagaimana seseorang mampu mengevaluasi perilaku.  

Menurut Maramis (2005: 119) seorang ahli jiwa, persepsi ialah daya mengenal barang, 

kwalitas atau hubungan serta perbedaan antara hal ini melalui proses mengamati, mengetahui 

dan mengartikan setelah panca-inderanya mendapat rangsang. Disamping itu, Persepsi adalah 

pengalaman tentang objek, peristiwa, atau hubungan-hubungan yang diperoleh dengan 

menyimpulkan informasi dan menafsirkan pesan (Rakhmat, 2011: 50). Melalui Praktik yoga 

persepsi inilah yang akan muncul menguatkan keimanan praktisi yoga. Keimanan atau 

keyakinan dalam ajaran agama Hindu disebut dengan śraddhā. Seperti dalam The  Practical 

Sankrit-English Dictionary, karya V.S.Apte (dalam Titib, 1996: 166) Menjelaskan Sebagai 

Berikut. 

“Śraddhā : (1) kepercayaan, ketaatan, ajaran, keyakinan; (2) kepercayaan kepada sabda 

Tuhan Yang Maha Esa, keimanan agama; (3) ketenangan jiwa, kesabaran dalam pikiran; 

(4) akrab, intim, kekeluargaan; (5) hormat, menaruh penghargaan, (6) kuat penuh 

semangat; (7) kandungan ibu yang berumur lama. Śraddhālu : (1) kepercayaan, penuh 

keimanan; (2) kerinduan, keinginan terhadap sesuatu”. 

 

Di dalam bhagavadgīta (XVII.2-3) kita temukan tiga jenis śraddhā, yaitu śraddhā yang 

bersifat Sattvas, Rājas, dan Tamas sesuai dengan sifat manusia. Keyakinan tiap-tiap individu 

tergantung pada sifat (watak)nya. Manusia itu terbentuk oleh keyakinannya dan keyakinannya 

itu sesungguhnya dia.  

Śraddhā adalah keyakinan atau keimanan yang mendasar dalam agama Hindu. 

Keyakinan ini merupakan prinsip dasar yang dipegang teguh oleh setiap umat Hindu (Titib, 

1996: 168). Prinsip-prinsip keimanan dalam agama Hindu dapat di bagi menjadi lima bagian 

disebut Pañca Śraddhā. (Pañca = lima;  Śraddhā = keyakinan atau keimanan). Adapun 

pembagiannya yaitu; 

a. Widhi Tattwa atau Widhi Śraddhā, keimanan terhadap Tuhan yang Mahaesa dengan 

berbagai manifestasi-Nya. 



88 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

b. Ātmā Tattwa atau Ātmā Śraddhā, keimanan terhadap Ātmā yang menghidupkan semua 

makhluk. 

c. Karmaphala Tattwa atau Karmaphala Śraddhā, keimanan terhadap kebenaran hukum 

sebab akibat atau buah dari perbuatan. 

d. Saṁsāra Tattwa atau Punarjanma Tattwa/Śraddhā, keimanan terhadap kelahiran 

kembali. 

e. Mokṣa Tattwa atau Mokṣa Śraddhā, keimanan terhadap kebebasan tertinggi bersatunya 

Ātmā dengan Brahman, Tuhan Yang Maha Esa. 

Dengan memberikan dasar pemahaman keimanan, para praktisi yoga mulai terbangun 

dan yakin akan kesempurnaan itu ada yaitu ketika sebuah keseimbangan antara kelebihan dan 

kekurangan, itulah orang sempurna. Hal itu ditemukan ketika dalam praktik yoga para praktisi 

merasakan pengalaman-pengalaman spiritual. Yoga harus dilakukan sebagai kebhaktian kepada 

Tuhan, bukan untuk tujuan lain. Karena yoga belumlah sempurna jika tanpa bhakti. Sehingga 

sering dikatakan bahwa bhakti merupakan puncak dari yoga. Sehingga dengan memulai 

menguatkan Śraddhā, mampu untuk menyakinkan semuanya berawal dari Tuhan dan berakhir 

pula dari Tuhan. Maka memperkuat keimanan dan memberikan motivasi kehidupan spiritual 

dalam menghadapi berbagai masalah kehidupan serta mempersespsikan dalam pikiran untuk 

melatih kesabaran, keteguhan dan bisa menerima apapun yang kita lakukan dan peroleh itu 

sebenarnya yang utama dalam hidup. 

 

2. Meningkatkan Introspeksi Diri 

Yoga memiliki tujuan yang penting bagi perubahan diri secara menyeluruh. Perubahan 

mulai terbentuk dari lahir melalui karakter bawaan semenjak lahir. Introspeksi diri dalam praktik 

yoga sangat diperlukan karena proses tidak selalu berjalan konstan. Pengalaman yang serupa 

tidak selalu memberi hasil yang sama. Selalu ada keterbatasan dan perbedaan sudut pandang. 

Tiap masalah memiliki titik kritis tersendiri. Sehingga sebuah evaluasi sangat penting dalam 

setiap perilaku. 

Melalui introspeksi diri akan mampu menemukan makna dari setiap tujuan yang 

memiliki dan akan semakin memastikan, apakah tujuan yang telah ditetapkan sebelumnya sudah 

terarah atau belum. Karena Sering melihat kesalahan orang lain bahkan mengkritik kesalahan 

yang dibuat orang lain, sadarkah bahwa siapapun sering berbuat salah, melalui cara intropeksi 

diri sendiri kita dapat memahami kekurangan dan kelebihan yang kita miliki. Hal inilah dalam 

praktik yoga, setiap kesempatan para praktisi mencari perenungan ke dalam meditasi untuk 

evaluasi diri. Evaluasi dirilah konsep introspeksi diri dalam praktik yoga.  

http://belajarpsikologi.com/pengertian-introspeksi-diri/


89 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

Introspeksi diri juga perlu dalam melihat jauh ke dalam diri, menanyakan langsung ke 

diri apakah sudah berhasil mencapai apa yang inginkan, apakah cita-cita sudah terlaksana, 

apakah diri sudah dalam track yang benar. Menemukan apa yang benar-benar kita inginkan 

memerlukan sebuah keheningan, suara hati barulah terdengar ketika pikiran kita tidak 

disibukkan dengan ketakutan akan masa depan atau hitungan untung rugi (Vashdev, 2009: 118-

119). Kekurangan dalam diri bukanlah penghalang bagi kita untuk berbuat yang terbaik dalam 

hidup. Berkomunikasi dalam diri dan mendengarkan suara hati dan menjawab suara hati adalah 

sebuah introspeksi diri terdalam. Dengan introspeksi diri kita bisa mengetahui apakah kita sudah 

melakukan sesuatu, melakukan perubahan yang lebih baik, menyadari tindakan kita sudah tepat. 

Dalam Hindu konsep ajaran Tri Kaya Parisudha sebagai salah satu introspeksi diri. Ini 

mesti paktek bukan saja hanya sebatas wacana. Praktik Tri Kaya Parisudha dimulai dari praktik 

pikiran yang baik, lalu perkataan yang baik dan selanjutnya dengan perbuatan yang baik. 

Dengan mampu melaksanakan ketiga point penting tersebut evaluasi diri bukan lagi mustahil 

untuk dilakukan. Dengan niat yang tulus dan baik, kita menjadi lebih mudah membantu apa yang 

kita capai. Karena itu, setiap orang harus bisa mulat sarira, merenungkan segala perilaku sesuai 

ajaran wiweka (menimbang, memilah atau menentukan baik buruknya suatu perbuatan). 

Instropeksi diri adalah melihat ke dalam diri sendiri sesuai dengan refleksi astangga 

yoga yaitu pratyāhara = menarik kembali atau membalikan. Jujurlah pada diri sendiri, salah 

katakan salah, dan benar katakan benar, lakukan introspeksi untuk kebaikan diri anda bukan 

orang lain. Pada waktu melihat diri sendiri inilah kita harus benar-benar jujur untuk 

menghasilkan introspeksi diri yang tepat. Dan setelah itu mulailah hidup baru perbaiki kesalahan 

lalu, berpikirkan ke depan dengan segala sesuatu yang baik. Maka jadikan hari ini sebagai 

momentum diri menjadi pribadi yang sukses dan benar dengan introspeksi diri menuju 

kebahagiaan hidup (jasmani dan rohani). Hal inilah sebagai salah satu cara selain merenung, 

mencari ke dalam atau meditasi dasarnya adalah evaluasi diri. Evaluasi dirilah konsep 

introspeksi diri dalam praktik yoga. 

 

2.2.  Praktik Yoga Membentuk Perilaku Susila 

Masalah manusia adalah masalah yang kompleks, masalah yang banyak seginya. 

Seperti segi ekonomi dan segi politik, kesehatan, agama, perilaku susila (etika), segi kemampuan 

mengendalikan diri dan sebagainya. Bagaimanapun bagusnya teori pengendalian diri itu dan 

kuatnya pribadi seseorang, bila faktor-faktor penunjang untuk itu lemah, sulit juga orang dapat 

mengendalikan diri dalam membentuk perilaku susila (Sura, 2001: 1). Menurut Max Weber 

(dalam Veeger, 1993: 172-174), membuat klasifikasi mengenai perilaku sosial atau tindakan 

http://belajarpsikologi.com/pengertian-introspeksi-diri/
http://belajarpsikologi.com/pengertian-introspeksi-diri/


90 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

sosial menjadi empat tipe, (1) Kelakuan yang diarahkan secara rasional kepada tercapainya 

suatu tujuan. Dengan kata lain dapat dikatakan sebagai kesesuaian antara cara dan tujuan; (2) 

Kelakuan yang berorientasi kepada nilai. Berkaitan dengan nilai – nilai dasar dalam 

masyarakat, nilai disini seperti keindahan (nilai estetika), kemerdekaan (nilai politik), 

persaudaraan (nilai keagamaan) dan seterusnya. (3) Kelakuan yang menerima orientasi dari 

perasaan atau emosi atau afektif. (4) Kelakuan tradisional bisa dikatakan sebagai tindakan yang 

tidak memperhitungkan pertimbangan rasional. 

Bertitik tolak dari pemikiran Weber diatas, tujuan, nilai, perasaan, dan kelakuan 

tradisional dalam berperilaku susila, jika mengabaikan aspek-aspek kemanusiaan lainnya, maka 

tidak akan mendapatkan hasil yang diharapkan. Demikian pula halnya seorang guru yang 

mengajarkan ajaran pengendalian diri dan perilaku susila yang hanya memandang manusia dari 

segi susila saja, maka tidak akan mendapatkan hasil. Manusia terdiri dari dua unsur yaitu unsur 

jasmani dan unsur rohani. Antara jasmani dan rohani terdapat hubungan yang sangat erat. 

Perubahan pada jasmani berpengaruh pada kejiwaan seseorang. Ide akan eratnya hubungan 

jasmani dan rohani itu terdapat dalam ajaran yoga. Melalui praktik yoga secara menyeluruh 

(holistic) akan meliputi aspek fisik, pikiran dan jiwa. Seperti yogasanas yang mengajarkan 

gerakan badan dan prānayāma yang akan menyebabkan jiwa tenang. Dan sebaliknya ketenangan 

jiwa akan menyebabkan badan yang segar dan pada akhirnya mampu membentuk perilaku susila 

atas kesadaran diri yang mulai tumbuh dan berkembang dalam nilai-nilai ajaran yoga.  

Dengan disiplin melaksanakan ajaran yoga seseorang akan mampu di bentuk menjadi 

seseorang yang memiliki perilaku susila. Dan yang terpenting ialah berpikir (manacika), berkata 

(wacika) dan berbuat (kayika) yang baik, benar dan suci yang disebut Tri Kāya Parisudha. 

Perilaku susila adalah tingkah laku yang baik dan mulia yang harus menjadi pedoman hidup 

manusia. Menurut Ida Bagus Mantra (1993: 1) tujuan perilaku susila ialah sebagai berikut. 

“Untuk membina perhubungan yang selaras atau perhubungan yang rukun antara 

seseorang (jiwātmā) dengan makhluk hidup disekitarnya, perhubungan yang selaras 

antara keluarga yang membentuk masyarakat dengan masyarakat itu sendiri, antara satu 

bangsa dengan bangsa lain dan antara manusia dengan alam sekitar. Selain dari pada itu 

susila juga menuntun seseorang untuk mempersatukan dirinya dengan makhluk 

sesamanya dan akhirnya menuntun mereka untuk mencapai keasatuan jiwātmānya 

(rohnya) dengan paramātmā (Hyang Widhi Wasa atau Brahmā)”. 

 

Disamping itu pula Ia harus mempunyai pikiran tenang yang percaya pada kata-kata 

gurunya, ia yang hidup dengan bersahaja, jujur menginginkan kebebasan saṁsāra, adalah yang 

cocok untuk disiplin yoga dan yang sudah menghapus keakuan, kekerasan, kesombongan, 

ketamakan, dan yang memiliki temperamen tenang, adalah orang yang sesuai menjadi sang 



91 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

Abadi (Kamajaya, 1998: 35).  Dengan demikian, mengembangkan kebajikan, kejujuran, 

ketulusan dan bhakti pada guru, ahiṁsā (tanpa kekerasan), mengontrol nafsu, mengembangkan 

belas kasih, keseimbangan pikiran, mengabdi, tidak mementingkan diri, sabar, makan 

secukupnya, rendah hati, dan kebajikan-kebajikan lainnya adalah merupakan konsep ajaran yoga 

secara praktis membentuk prilaku susila yang luhur. Karena, jika kebajikan-kebajikan itu tidak 

ada di dalam sanubari, ia tidak dapat mencapai hasil dari aktivitas yoga yang holistic, meskipun 

ia berlatih dengan keras.  

Adalah penting untuk membuat hidup kita menjadi kreatif dan berdaya guna, akan 

tetapi sebelum melakukan hal itu, seseorang hendaknya melakukan kontak dengan kekuatan 

yang tersembunyi dalam dirinya dengan mendisiplinkan diri dan mendapatkan kendali pikiran, 

perkataan dan perbuatan. Jika disiplin seperti yang diajarkan dalam biara atau pertapaan yang 

diajarkan oleh para ṛṣi dipraktikkan selama beberapa tahun, maka bunga kehidupan akan 

mengembang selama-lamanya. Seseorang yang telah mendapatkan kendali atas dirinya sendiri 

itu dengan mudah tinggal di dunia dan tetap tidak terpengaruh oleh segala goncangan dan 

masalah duniawi (Rama, 2005: 40-43). 

Disamping itu, yoga merupakan salah satu cara atau jalan serta obat dalam membentuk 

prilaku susila karena sudah diatur pengendalian baik dari pikiran, kata-kata dan perbuatan. 

Untuk zaman sekarang tidak ada obat untuk menjadi susila jika tidak disiplin dalam yoga. Dari 

segi intelektual (pikiran), pengetahuan dan pemahaman tentang atma widya dan brahma widya. 

Perkataan disempurnakan dengan pengetahuan dan pengalaman sedangkan sisi sikap dan 

perilaku mampu meningkatkan budi pekerti yg luhur, maka prilaku susila akan terbentuk secara 

alamiah.  

 

1. Mengamalkan Ajaran Tri Kāya Parisudha 

Melaui pikiran, perkataan, lalu direalisasikan orang. Maka terjadilah tindakan dan 

akhirnya terjadilah sesuatu, sesuatu yang baik, sesuatu yang buruk, sesuatu yang diam, sesuatu 

yang bergerak. Praktik yoga merupakan konsep yang sangat universal memiliki dampak kesetiap 

aspek kehidupan. Secara khusus konsep tri kāya parisudha sudah langsung masuk menjadi 

praktik yoga keseharian setiap kegiatan tanpa kita sadari. Karena secara praktis mesti dilakukan, 

sejauh mana dipahami dan kemudian dilaksanakan.  

Segala sesuatu yang dilakukan orang dapat berlangsung melalui trikāya, tiga anggota 

badan yaitu : kāya, wāk dan manah yang mesti dikendalikan sesuai ajran yoga. Kāya ialah 

anggota badan, seperti tangan, kaki, punggung, mulut dan sebagainya, sedangkan wāk ialah kata-

kata dan manah adalah pikiran (Sura, 2001: 94). Dengan tiga alat inilah manusia dapat berbuat 



92 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

sesuatu, baik terhadap dirinya sendiri maupun terhadap orang lain, dan lingkungannya. Seperti 

tertuang dalam kitab Sārasamuccaya śloka 157 sebagai berikut. 

Adrohah sarvabhūteṣu kāyena manasā girā, 

anugrahaṣca dānam ca ṣilametadvidurbudhāh. 

 

Ikang kapātyaning sarwabhāwa,  haywa jugenulahakēn, makasādhanang trikāya, nāng  

kāya, wāk, manah, kunang prihen ya ring trikāya; anugraha lawan dāna juga, apan ya 

ika cīla ngaranya, ling sāng paṇḍita.(Sārasamuccaya, 157) 

 

Terjemahan : 

Yang membuat matinya segala makhluk hidup, sekali-kali jangan hendaknya dilakukan 

dengan menggunakan trikaya, yaitu perbuatan, perkataan dan pikiran. Adapun yang 

harus diikhtiarkan dengan trikaya, hanyalah pemberian dan sedekah saja, sebab itulah 

disebut Sila (perbutan baik), kata orang arif. 

 

Tiga anggota badan itu dapat digunakan untuk tujuan-tujuan yang buruk dan dapat pula 

digunakan untuk tujuan-tujuan yang baik, maka trikāya itu akan disebut trikāya parisudha  

artinya tiga anggota badan yang telah disucikan meliputi: 

1). Kāyika parisudha 

Kāyika parisudha dapat dirumuskan sebagai segala prilaku yang berhubungan dengan 

badan yang disucikan. Dengan berbuat itu berarti kita telah membuat suatu karma yang akan 

menentukan hidup kita pada masa-masa yang akan datang. Karena kita mengharapkan hidup 

yang lebih baik pada hari yang akan datang, maka sekaranglah waktunya kita menanam 

karma yang baik dengan menghindar dari perbuatan-perbuatan yang buruk. Seperti tertuang 

dalam  kitab Sārasamuccaya śloka 76 sebagai berikut. 

Prānātipātam stainyam ca paradārānathāpi vā, 

trīni pāpāni kāyena sarvatah parivarjavet. 

 

Nihan yang tan ulahakēna, syamātimāti mangahalahal, si paradāra, nahan tang tēlu tan 

ulahakena ring asing ring parihāsa, ring āpatkāla, ri pangipyan tuwi singgahana jugeka. 

(Sārasamuccaya, 76) 

Terjemahan :  

Inilah yang tidak patut dilakukan : membunuh, mencuri, berbuat zina; ketigannya itu 

jangan hendaknya dilakukan terhadap siapapun, baik secara berolok-olok, bersenda 

gurau, baik dalam keadaan dirundung malang, keadaan darurat dalam khayalan 

sekalipun, hendaknya dihindari saja ketigannya itu. 

 

2). Wacika parisudha 

Berkata yang benar dan baik disebut orang wacika parisudha. Hampir setiap hari orang 

berkata-kata, bercakap-cakap atau berkomunikasi untuk menyampaikan isi hatinya kepada 

orang lain. Pengetahuan kita sebagian besar kita peroleh melalui kata-kata, baiksecara lisan 

maupun secara tulisan. Dengan demikian kata-kata mempunyai kedudukan dan peranan yang 



93 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

amat penting dalam hidup kita. Maka itu kita harus dapat mengendalikan diri pada waktu 

berkata-kata supaya kata-kata kita itu adalah kata-kata yang baik, benar dan berguna untuk 

hidup kita. 

Asatpralāpam pārusyam paicunyamanrtam tathā,  

vatvāri vācā rājendra na jalpennānucintayet. 

 

Nyang tanpa prawṛttyaning wāk, pāt kwehnya, pratyekanya, ujar ahala, ujar aprgas, 

ujar picuna, ujar mithyā, nahan tang pāt singgahananing wāk, tan ujarakena, tan 

angēna-angēna, kojaranya (Sārasamuccaya, 75).  

 

Terjemahan :  

Inilah yang tidak patut timbul dari kata-kata, empat  banyaknya, yaitu perkataan jahat, 

perkataan kasar menghardik, perkataan memfitnah, perkataan bohong (tak dapat 

dipercaya); itulah keempatnya harus disingkirkan, jangan diucapkan, jangan dipikir-pikir 

akan diucapkan.  

 

Seperti pepatah yang sering kita dengar “mulutmu adalah harimaumu” dan dalam 

pesan-pesan orang Bali menyebutkan “layah tan petulang”.  Maksudnya, dalam 

berkomunikasi kata-kata bisa menjadikan seseorang yang mengatakan tersohor atau malah 

sebaliknya yang bisa menjadi racun dalam hidupnya. Sehingga wacika parisudha sangatlah 

penting untuk di pahami dan dilaksanakan. Melalui katalah orang mengikatkan manusia satu 

dengan yang lain, melalui kata orang mendapatkan suka dan duka, melalui kata tindakan 

terjadi. Hal ini disuratkan dalam Kakawin Nīti Śātra Sargah V.3, sebagai berikut:  

Waṣita minittanta manēmu laksmi, 

waṣita minittanta pati kapangguh, 

waṣita minittanta manēmu dukha, 

waṣita minittanta menēmu mitra. 

(Nīti Śātra, Sargah V.3). 

Terjemahan: 

Oleh perkataan engkau akan mendapatkan bahagia,  

oleh perkataan engkau mendapatkan kematian,  

oleh perkataan engkau mendapatkan kesusahan, 

oleh perkataan engkau mendapatkan sahabat. 

 

Dari penjelasan isi kakawin tersebut di atas dengan gamblang kita dapat menyimak 

akibat baik buruk dan ucapan/perkataan itu sendiri. Kata-kata merupakan simbol ide. 

Hilangnya sepatah kata berarti hilangnya sekeping ide dan bertambahnya kata bertambah pula 

ide. Dengan demikian kata adalah wujud alam pikiran manusia. Padanya termuatlah tenaga 

pikiran yang dapat menggetarkan tenaga alam untuk digunakan pada sasaran tertentu. 

Mengendalikan perkataan sangat terlihat dari praktik yoga dimana setiap peserta dalam 

melakukan asanas diminta tidak berbicara yangt tidak perlu karena mampu mempengaruhi 



94 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

kondisi tubuh saat latihan, secara etika memberikan bahwa dalam berkata kita mesti belajar 

dari Bima yang menjunjung nilai kebenaran (kejujuran, ketulusan, kesungguhan) yang 

disajikan dalam lakon-lakon cerita Mahabharata. Disamping itu, perilaku moralitas dari pesan 

ajaran yoga mematangkan seseorang dalam mengendalikan dirinya, baik itu dalam hal 

pikiran, perkataan dan perbuatan wajib dikendalikan di dalam latihan yoga. Sehingga 

seseorang mendapatkan kedamaian hidup, karena kedamaian itu datang dari apa yang kita 

lakukan dalam mendamaikan orang lain, seperti berkata-kata baik, tidak menyinggung 

maupun menghina orang lain dengan kata-kata atau ucapan kita. 

 

3). Manacika parisudha 

Manacika parisudha adalah berpikir yang baik dan benar (disucikan). Pikiran 

mendapatkan perhatian besar dalam ajaran yoga, karena pikiranlah sumber segala apa yang 

dikatakan orang. Bila pikiran menyuruh anggota badan diam, maka anggota badanpun diam, 

bila pikiran menyuruh mulut tak berkata, maka mulutpun diam. Pikiranlah yang menentukan 

segala perbuatan orang. Dengan demikian mengendalikan pikiran serta mengarahkan kepada 

hal-hal yang baik dan luhur maka berarti membina kepribadian sendiri secara keseluruhan dan 

akhirnya akan membawa diri kepada ketentraman dan kesucian.  

Anabhidhyām parasveṣu sarvasatveṣu cāruṣam, 

karmaṇām phalamastīti trividham manasā caret. 

 

prawṛttyaning manah rumuhun ajarakēna, tēlu kwehnya, pratyekanya, si tan engine 

adēngkya ri drbyaning len, si tan krodha, ring sarwa sattwa, si mamituhwa ri hana ning 

karmaphala, nahan tang tiga ulahaning manah, kahṛtaning indriya ika. 

(Sārasamuccaya, 74) 

Terjemahan :  

Tindakan dari gerak pikiran terlebih dulu akan dibicarakan, tiga banyaknya, perinciannya 

: tidak ingin dan dengki pada kepunyaan orang lain, tidak besikap gemas kepada segala 

makhluk, percaya akan kebenaran ajaran karmaphala, itulah ketiganya perilaku pikiran 

yang merupakan pengendalian hawa nafsu. 

 

Menyimak tiga kutipan diatas yang berkenaan dengan tri kāya parisudha dapat 

dinyatakan bahwa Tri Kāya Parisudha sebagai sebuah konsep memberi tuntunan agar orang 

selalu berbuat baik dan benar, jujur, taat, patuh, suci, satya (sesuai hukum), seken/saja 

(sungguh-sungguh) dan seimbang antara pikiran, perkataan dan perbuatan. Dengan 

dilaksanakan sesuai konsep tri kāya parisudha dalam praktik yoga pasti bisa tumbuh 

kehidupan yang jujur dan seimbang, sehingga membawa kehidupan kearah hidup yang 

harmonis dan damai, walaupun di era globalisasi yang penuh dengan dinamika sosial.  

 



95 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

2. Berperilaku Tenang 

Perilaku tenang adalah sebuah kondisi yang tentram, damai dan harmonis yang jauh 

dari kegelisahan, kecemasan, kegundahan hati, ketakutan dan lain sebagainya. Perilaku tenang 

merupakan tercapainya kebijaksanaan dan keseimbangan pikiran dan jiwa, melalui aktivitas 

yoga dengan tekun, disiplin yang kuat, berupaya melakukan penyucian pikiran, perkataan dan 

perbuatan (Tri Kāya Parisudha). Menurut Sumadi (2011: 162) dalam bukunya Tuhan Di Sarang 

Narkoba, Weda Di Ruang Tamu menyebutkan, penghayatan dan pengamalan Tri Kāya 

Parisudha ibarat orang mengupas bawang. Perlu ketenangan, kejelian, dan kesabaran mengupas 

setiap kelopak, sampai akhirnya menemukan kelopak yang paling dalam, paling bersih dan 

jernih. Itulah filsafat orang bali sebuah prilaku tenang yang mendalam. 

Ketenangan seseorang berawal dari pikiran yang mampu dikendalikan. Karena sesuai 

yang terdapat dalam kitab Sārasamuccaya Śloka 80 menyebutkan. 

Mano hi mūlam sarvesāmindrayānam pravartate, 

ṣubhāśubhasvavasthāsu kāryam tat suvyavasthitam. 

 

Apan ikang manah ngaranya, ya ika witning indriya, maprawṛtti ta ya ring 

śubhāśubhakarma, matangnya ikang manah juga prihen kahṛtanya sakareng. 

(Sārasamuccaya, 80) 

Terjemahan :  

Sebab yang disebut pikiran itu, adalah sumbernya nafsu, ialah yang menggerakkan 

perbuatan yang baik ataupun yang buruk; oleh karena itu, pikiranlah yang segera patut 

diusahakan pengekangannya/ pengendaliannya. 

 

Karena itu, pikiran dan hati nurani perlu diasah setiap saat melalui praktik yoga agar 

semua yang kita kerjakan senantiasa diterangi oleh cahaya dharma. Pada zaman modern saat ini 

banyak waktu luang dan banyak pilihan tersedia untuk mendapatkan kesenangan fisik serta 

kenikmatan sensual. Pekerjaan, fasilitas hidup dan hiburan semuanya sering membawa 

ketegangan fisik, mental dan emosi. Terkadang orang tidak dapat menemukan cara untuk 

mencurahkan kekecewaan dan berbagai kegelisahan. Sebut saja angka kasus perilaku bunuh diri 

dapat dikatakan cukup mengkhawatirkan. Pada zaman sekarang ini banyak sarana yang terhitung 

untuk menghibur diri dalam kehidupan, namun sedikit orang yang mampu untuk menikmati 

berbagai kemewahan itu. Kadang orang memiliki harta melimpah, kedudukan yang tinggi 

namun mencari ketenangan diri sangatlah sulit. Ini dikarenakan pikiran yang masih terbelenggu 

oleh sifat-sifat rajasika (kama, angkuh). Dengan mampu para praktisi yoga mengendalikan 

pikiran yang merupakan sumber segalanya, baik itu sakit, senang, iri hati dan bahagia dan lain 

sebagainya maka ketenangan dalam hidup mulai tumbuh yang diiringi oleh sifat-sifat satwam 

(sifat kedewataan). 



96 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

3. Bersikap Hormat Kepada Semua Makhluk  

Sebagaimana kita sudah ketahui manusia tidak dapat hidup sendiri. Ia selalu hidup 

bersama orang lain bahkan dengan semua makhluk, karena satu dengan yang lain saling 

bertergantungan. Supaya hubungan antara seseorang dengan seseorang menjadi hubungan yang 

harmonis maka ia harus rela berkorban, yaitu bersedia menerima dan memberi dengan sesama 

hidup dan hormat kepada semua makhluk. Yoga mengajarkan hidup yang harmonis dan teratur, 

setahun sekali kita perlu berkunjung ke gunung, danau, dan sungai-sungai untuk melihat 

keindahan alam semesta dan pesan abadi yang selalu memberi inspirasi pada kita untuk menjadi 

seorang spiritual yang sesungguhnya dan pada akhirnya mampu merealisasikan kebenaran yaitu 

jiwa manusia kepada Tuhan alam semesta (Somvir, 2009: 2).  

Konsep ajaran Tri Hita Karana (tiga penyebab kebahagian) yaitu parhyangan 

(hubungan manusia dengan Tuhan), pawongan (hubungan manusia dengan sesamanya) dan 

pelemahan (hubungan manusia dengan alam lingkungannya). Dengan menjaga keharmonisan 

antar alam, manusia dan Tuhan akan muncul kebahagiaan dan tujuan hidup sejatinya adalah 

kebahagiaan. Menghormati adalah sebuah kewajiban dan mejaga adalah tugas yang mulia, 

karena setiap ciptaan ada Tuhan kecil disetiap makhluk. Aktualisasi ajaran Tri Hita Karana 

dalam praktik yoga sangat jelas terjadi yang dilakukan seperti menjaga kebersihan dan 

kehindahan lingkungan (pelemahan), selalu mengawali hari dengan senyuman dan ketemu 

dengan siapapun kita wajib untuk tersenyum (pawongan) dan mendekatkan diri melalui jalan 

spiritual dan penyadari diri (parhyangan).  

Aryadharma (2005: 15) mengemukakan, pentingnya memiliki rasa hormat karena, rasa 

hormat merupakan buah dari kebajikan dan kasih di dalam hati. Dewasa ini kebajikan agung ini 

terlihat kabur dan sangat tipis. Para siswa, pemuda dan orang tua sekalipun banyak menunjukkan 

sikap acuh tak acuh dan tanpa rasa hormat. Seorang siswa bukan hanya berkewajiban 

menghormati gurunya, tetapi juga orang tua dan orang yang lebih tua darinya, serta kepada 

semua makhluk mesti hormat. Berbicara dengan penuh rasa hormat kepada orang yang lebih tua 

dan semua makhluk. Untuk meraih rahmat Tuhan manusia harus menjunjung kebajikan dan rasa 

hormat. Manusia yang memiliki kelebihan dari ciptaan Tuhan yang lainnya tanpa rasa hormat 

dan rasa terimak kasih tidak memiliki moralitas.  

Hormatilah orang lain dengan sepantasnya. Sikap ini telah ditunjukkan oleh Avatara 

Agung Jaman Dwapara Yuga yakni Sri Rama. Beliau adalah Sri Visnu itu sendiri yang turun ke 

dunia untuk menegakkan kebajikan dan moralitas dan memberi contoh kepada manusia. Sri 

Rama menunjukkan rasa hormat yang luar biasa kepada Ibu Beliau, Ayah Beliau, Guru Beliau, 

Paman Beliau, bahkan kepada tukang kebun sekalipun. Beliau melakukan semua itu untuk 



97 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

memberikan teladan kepada manusia dalam menegakkan kebajikan walau berbagai kesulitan 

yang beliau alami, beliau tidak mengeluh (Aryadharma, 2005: 15).  

Sikap dan rasa hormat sesungguhnya tertata dengan baik pada budaya masyarakat Bali 

yang memberikan perilaku etika (susila) yang baik, dimana telah ditanamkan sejak kecil untuk 

memanggil kakak (Mbok, Beli) kepada orang yang lebih tua walau pertautan usia hanya bulan, 

minggu bahkan hari. Panggilan paman, bibi bahkan nenek tetap harus dilakukan walau usia 

mereka sama atau lebih muda. Begitu pula tampak di sela-sela praktik yoga saat memanggil 

teman/sahabat sesama praktisi. Ini sungguh moralitas yang luar biasa tertanam. Tapi sekali lagi, 

pergeseran selalu terjadi nilai-nilai mulia inipun semakin surut dikalangan masyarakat luas. 

 

III. PENUTUP 

 Praktik yoga yang meliputi aspek moral, fisik, mental dan spiritual sangat 

mempengaruhi tingkat perilaku manusia. Apalagi diera globalisasi, selain berkontribusi hal yang 

positif juga memberikan dampak negatif jika tanpa adanya pengendalian diri. Yoga sebagai 

ajaran agama Hindu menjadi fenomena sosial sebagai suatu kategori sosial religius. Yoga 

merupakan cara untuk menghubungkan atau bersatu dalam dimensi kerohanian atau kebatinan 

yang merupakan proses/jalan utama untuk mencapai tujuan yaitu kebebasan abadi atau 

bersatunya jiwa dengan Sang Hyang Widhi (moksa). Praktik yoga dilihat sebagai suatu jenis 

sistem sosial yang dipercayainya dan didayagunakan untuk mencapai apa yang diinginkan baik 

bersifat jasmani dan rohani.  

Dengan mampu menyeimbangkan secara jasmani dan rohani melalui latihan yoga, para 

praktisi yoga perlahan dengan kontinuitas mengamalkan ajaran Tri Kāya Parisudha. Tri Kāya 

Parisudha sebagai sebuah konsep memberi tuntunan agar orang selalu berbuat baik dan benar, 

jujur, taat, patuh, suci, satya (sesuai hukum), seken/saja (sungguh-sungguh) dan seimbang antara 

pikiran, perkataan dan perbuatan. Serta selalu tenang dalam kondisi apapun dan selalu hormat 

kepada semua makhluk ciptaan Tuhan, secara harmonis dan teratur yang merupakan sumber 

yang suci dalam praktik yoga. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aryadharma, Ni Kadek Surpi. 2005. Melahirkan Generasi Berkarakter Dewata Kiat Sukses 

Siswa Menurut Hindu. Denpasar: Pustaka Bali Post. 

Kadjeng, I Nyoman dkk. 2005. Sārasamuccaya. Surabaya: Parāmita. 

Kamajaya, Gede. 1998. Yoga Kundalini (Cara Untuk Mencapai Siddhi dan Moksa). Surabaya: 



98 | YOGA DAN KESEHATAN Vol. 3 No. 1, Maret 2020 

Parāmita. 

Koentjaraningrat. 2009. Sejarah Teori Antropologi. Jakarta: Universitas Indonesia. 

Mantra, Ida bagus. 1993. Tata Susila Hindu Dharma. Denpasar: Upada Sastra. 

Maramis, Willy F. 2005. Catatan Ilmu Kedokteran Jiwa. Surabaya: Airlangga University Press. 

Pals, Daniel L. 2001. Seven Theories of Religion. Yogyakarta: Qalam 

Rama, Swami. 2005. Hidup Dengan Para Ṛṣi Himalaya (Penerjemah: I Gede Oka Sanjaya). 

Surabaya: Pāramita. 

Somvir. 2009. Yoga & Ayurveda Selalu Sehat dan Awet Muda. Denpasar: Bali-India Foundation. 

Sumadi, Ketut. 2011. Tuhan Di Sarang Narkoba, Weda Di Ruang Tamu Kumpulan esai 

fenomena religiusitas. Denpasar: Sari Kahyangan Indonesia dan Tri Hita Karana bali. 

Sura, I Gede. 2001. Pengendalian Diri dan Etika Dalam Ajaran Agama Hindu. Hanuman Sakti. 

Suryadiputra, R.Paryana. 1993. Alam Pikiran. Jakarta: Bumi Aksara. 

Tim. 1987. Nīti Śāstra Dalam Bentuk Kekawin. Singaraja: Proyek Penerangan Bimbingan dan 

Da’wah/Khutbah Agama Hindu dan Budha Tahun 1986/1987. 

Titib, I Made. 1996. Veda Sabda Suci (Pedoman Praktis Kehidupan). Surabaya: Parāmita. 

Vashdev, Gobind. 2009. Hapiness Inside. Jakarta: Hikmah (PT Mizan Publika). 

Veeger, KJ. 1993. Realitas Sosial: refleksi filsafat sosial atas hubungan individu-masyarakat 

dalam cakrawala sejarah sosiologi. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Keyword: Practice of  Yoga, Religious and Globalization.
	DAFTAR PUSTAKA

